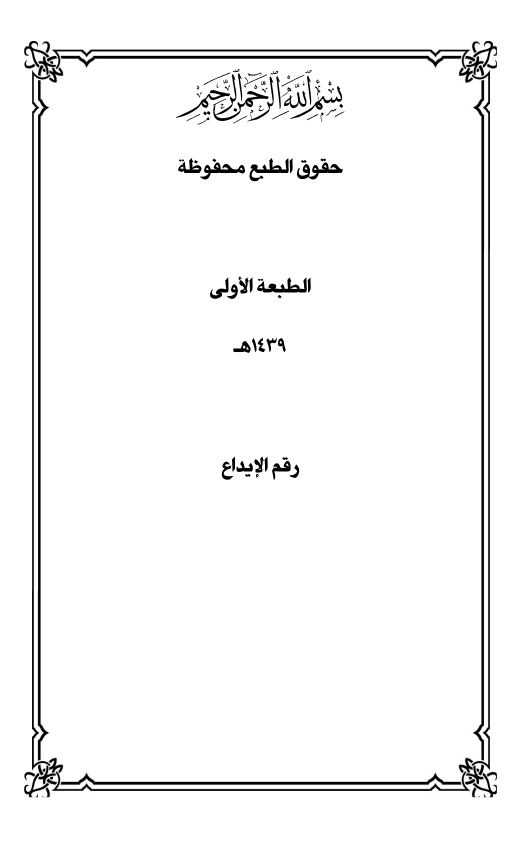
# رَدْعُ المُجْرِمِ عَنْ سَبّ المُسْلِم وَمَا يَتَعَلَّقُ بِالسِّبَابِ مِنْ أَحْكَام

تأليف أبي يحيى محمد بن عبده -حفظه اللَّه-



# بنْ إِلَّا الْحَالِيْ الْحَالِيْ الْحَالِيْ الْحَالِيْ الْحَالِيْ الْحَالِيْ الْحَالِيْ الْحَالِيْ الْحَالِيْ

الحمد للَّه والصلاة والسلام على رسول اللَّه ﷺ، وبعد؛ فإن تصحيح المفاهيم من الأهمية بمكان.

ولقد اعتنى رسول اللَّه ﷺ بذلك ثم الصحابة من بعده ثم التابعون فمن بعدهم مما لا يحصى كثرة.

فرسول اللَّه ﷺ صحح مفهوم الظلم في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَوْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمِ ﴾ [الأنعام: ١٨] أنه الشرك(١).

وصحح للصحابة فهمهم لمعنى الرقوب على غير ما كانوا يفهمون أنه الذي لا يولد له، صححه بأنه الذي لم يقدم من ولده شيئًا (٢).

وكذا مفهوم الصرعة على غير ما كانوا يفهمون أنه الذي يصرع الرجال ويغلبهم، صححه إلى أنه الذي يملك نفسه عند الغضب<sup>(٣)</sup>. هذا غاية الصرعة.

واستقصاء هذا في أقواله ﷺ، وأقوال الصحابة فمن بعدهم والعلماء يطول جدًّا يسع سفرًا كبيرًا ليس المقام مقام الإسهاب فيه.

ذلك أن من ساء فهمه ساء سلوكه، وإنما يتبع السلوك الفهم والمعتقد

<sup>(</sup>۱) هذا في «صحيح البخاري» (٦٩٣٧).

<sup>(</sup>٢) وذلك في «صحيح مسلم» (٢٦٠٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦١١٤) ومسلم (٢٦٠٩).

ترون الخوارج لما انحرف فهمهم ساء سلوكهم حتى صار أثرهم السيئ في الأمة أخبث وأفسد من فعل اليهود والنصاري.

# حتى قال شيخ الإسلام ابن حجر لَحْمَاللَّهُ (١):

«الخوارج شر الفرق المبتدعة من الأمة المحمدية ومن اليهود والنصارى»(٢). فتراهم يعيثون في الأمة فسادًا بما يعرفه من تأمل أفعالهم في الأمة من لدن أصحاب محمد رسول الله عليه الآن.

والجهمية لما اعتقدوا وفهموا فهومًا ومعتقدات فاسدة باطلة نسبت للدين ماذا كانت النتيجة.

أفتوا بقتل العلماء وسبهم وضربهم وسجنهم في زمن الإمام أحمد وغيره وكتم أهل السنة فانقمعوا قمعًا أيام دولتهم . . .

وهكذا . .

وفي هذه الأيام قوم أضفوا أثواب القداسة على أناس نسبوهم إلى العلماء -وهم أهل بدع- وهذا تلبيس وتضييع للمنهج الحق منهج أهل السنة فكانت النتيجة أن قام أقوام يتعصبون لهم

بل قاموا هم يتعصبون لهم حتى يكون بيانًا للجهال يحفزهم (٣).

<sup>(</sup>۱) في «فتح الباري» (۱۲/۲۲).

<sup>(</sup>٢) وقوله: «مِنَ اليَهُودِ وَالنَّصَارَى» هذا مبنيٌّ على القول بتكفيرهم مطلقًا، وهي مسألة خلافية ذكرتها وحررت القول فيها في كتابي «مناصحة الخوارج».

<sup>(</sup>٣) والتعصب كبيرة من كبائر الذنوب ينسب صاحبها إلى الفسق:

قال الشافعي في «الأم» (٦/ ٢٢٣): «من أظهر العصبية بالكلام فدعا إليها، وتألف=

فلما بُيِّن لهم ضلالهم وأخطاؤهم ومخالفتهم لمنهج السلف مما أجمع عليه العلماء: ما طاقت آذانهم تسمع نقدهم، أن ترى مُبيِّن ذلك أمامهم يكادون يسطون به، مع أنه ربما يُنسب -عندهم - للعلم أيضًا!! حتى ظهر هذيانهم بطعنهم في أهل علم وسبابهم بحجة الدفاع عن أهل العلم -زعموا -، ورميهم بسباب العلماء وشتمهم وحرمات أهل العلم واحدة!! نعوذ باللَّه من التعصب وأثره، والحق أن من يدافعون عنهم ضُلَّال نقدهم واجب نصحًا للأمة وبيانًا وإصلاحا، وأنهم يجب عليهم جميعًا الرجوع للحق وتخطئة أنفسهم علنا إن أخطئوا علنا، والاعتراف لمن بين لهم وخطَّأهم بالجميل إنصافًا وإجلالًا لمن يصدع بالحق لا يخشى في اللَّه

<sup>=</sup> عليها، وإن لم يكن يشهر نفسه بقتال فيها فهو مردود الشهادة؛ لأنه أتى محرمًا لا اختلاف بين علماء المسلمين علمته في ذلك». اه.

وقال ابن القيم في «الطرق الحكمية» (ص١٤٧): «عمن يترك الحق تقليدًا وتعصبًا: أقل درجاته أن يكون فاسقًا».

وقال العراقي في «طرح التثريب» (٨/ ٦٢) عن القاضي عياض في شرح حديث الإفك: «أن التعصُّب في الباطل يخرج عن اسم الصلاح لقول عائشة وَهُو في حديث الإفك: «وَكَانَ قَبْلَ ذَلِكَ رَجُلًا صَالِحًا، وَلَكِنِ احْتَمَلَتُهُ الْحَمِيَّةُ» وهو في «الصحيحين»، قال القاضي عياض: «فيه جواز سبِّ المتعصب في الباطل، والمتكلم بنكر القول والإغلاظ في سبِّه بما يشبه صفته وإن لم يكن فيه حقيقةٌ لقول أسيد بن حُضَير: «كَذَبْتَ فَإِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ» وحاشا سعدًا من النفاق، ولكن لما كان منه من ظاهر التعصب لابن أبي المنافق عَرَّض له بمثل هذا القول الغلظ». اه.

وعدَّ الهيثمي في «الزواجر» (١/ ١٤٢) التعصب للمذاهب والأهواء من الكبائر.

لومة لائم لكن الإنصاف عزيز واللَّه المستعان.

فرموهم بسبِّ العلماء وهم السبابة حقيقة؛ فرأيت الحاجة إلى بيان وجهد يردع المجرم عن سبِّ المسلم، وتتميمًا للموضوع بينت ما يتعلّق بالسباب من أحكام.

### فهذا الذي دعى للكتابة في هذا الموضوع فيتخلص الهدف فيما يلي:

١- تصحيح مفاهيم تتعلق بالسباب المحرم والجائز منه الذي لا يدخل صاحبه في الفسوق الذي قاله ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ».

Y- بيان درجات السباب فبعضه أعظم من بعض؛ فسباب الأرحام أعظم من سباب غيرهم، وسباب الوالدين وما يؤدي إلى ذلك أعظم، وسباب العلماء أعظم، وسباب الصحابة أكبر وسباب النبي عليه أعظم، وسباب الدين أكبر . . وهكذا .

٣- بيان أن الردود العلمية وإن اشتملت على ألفاظ شديدة لا تدخل في السباب أصلًا، فرجل يكذب سميته كذابًا، أو جاهل بينت جهله، ووصفته بما يليق به، هذا لا يدخل في السباب إلا عند الملبسين الذين يلعبون بالعوام -قبحهم اللَّه-، فالطعن في أهل البدع أو رميهم ببدعة من اتصفوا بصفاتهم، أو تخلَّقوا بخلاقهم كالخوارج أو الجهمية تصحيح للمنهج، فمن اتصف بصفة من صفات الخوارج فقيل له: يا خارجي، أو من اتصف بصفة من صفات المرجئة أو الجمهية أو المعتزلة فقيل له: يا مرجئي، أو يا جهمي، أو يا معتزلي. . إلخ لا يدخل ذلك في السباب

المنهي عنه (۱) ، والناظر في طعون العلماء قديمًا في أهل البدع يرى ذلك واضحًا ، إذا مسح عينه من التعصب، وجرَّد قلبه عن الهوى ، فمن رأى محدثًا فقال له: يا مبتدع لا يدخل ذلك في السباب، ولا فرق بين الجرح في رواة الحديث وبين الأفراد (۲). .

(١) وهذا أوضحته من نصوص أقوال الأئمة في غير هذا الموطن، ويكفي في ذلك أن الصحابي عرَّض بالقول الغليظ لأخيه في مجلس رسول اللَّه ﷺ وقال له لكونه مدافعًا فقط عن منافق أن لا يُقتل: «إِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ» كما في حديث الإفك ورسول اللَّه ﷺ لم ينكر، لو لم يكن أدلة إلا هذا في بيان رمي الإنسان بالخارجية إذا وافقهم في خصلة من خصالهم وإن لم يجمع خصالهم لكان كافيًا.

ومع ذلك أثبتُّ -بفضل اللَّه- طريقة الأئمة في غير هذا الموطن.

راجع كتابي «مناصحة الخوارج» وغيره.

(۲) قال الحافظ ابن رجب في كتابه «الفرق بين النصيحة والتعيير» (ص۷): «قرر علماء الحديث هذا في كتبهم في الجرح والتعديل»، وذكروا الفرق بين جرح الرواة وبين الغيبة، وردُّوا على من سوَّى بينهما من المتعبدين وغيرهم ممن لا يتسع علمه ولا فرق بين الطعن في رواة حفاظ الحديث ولا التمييز بين من تقبل روايته منهم ومن لا تقبل، وبين تبيين خطأ من أخطأ في فهم الكتاب والسنة وتأول شيئًا منها على غير تأويله أو تمسك به ليحذر من الاقتداء به فيما أخطأ فيه وقد أجمع العلماء على جواز ذلك أبضًا» اه.

فماذا يقول الدكتور أحمد النقيب -عفا اللَّه عنه -الذي فرَّق بينهما فقال: «هذه نقرة وهذه نقرة» بعد أن يرى هذا الإجماع، يعني يريد أن يفرق بين الكلام في الرواة وبين أحاد الناس وحملة العلم ثم وصف هذا النهج الذي وقع الاجماع عليه بأنه منهج مُعوج، كذا!! والحقيقة أن المصادم لهذا الإجماع هو صاحب المنهج المعوج. وقد قال هذا في معرض نقده منهج الشيخ ربيع المدخلي -حفظه اللَّه- معدلًا له- يا ويحه- وفي المقطع الذي نشره في ذلك من الخلط وعدم فهمه لمنهج السلف على المنهج السلف المنهج السلف على المنهج السلف على المنهج السلف على المنهج السلف على المنهج السلف المنه المنه المنه المنه المنهج السلف المنه المنهج المنهب المنه المنه المنهب الم

فمن رأى رجلًا يبتر نصوص كلام العلماء لتوافق هواه فسماه «خائنًا»، أو من يحزب الناس أحزابًا «حزبيًا»، أو «بَهاتًا». . الخ لا يكون سبابًا ولا شتامًا إلا عند من ساء فهمه .

وليس يصح في الأذهان شيء إذا احتاج النهار إلى دليل كما أن من يُشهّر بأهل البدع ويأمر بإخزائهم وإقصائهم وقهرهم

وفضحهم لا يقال عنه: بذيء ولا سيئ الخلق ولا قليل الأدب. . .

فلا يزال أهل السنة عبر الأزمان يعيبون أهل الأهواء ويبينون أحوالهم

= والتقوُّل على الأشخاص ما لا يتسع المقام لذكره وهي نتيجة حتمية بسبب الخلط بين الثوابت في الدين والمتغيرات وبالجملة من خالف الإجماع وعدل عن طريقة الصحابة العاملين ومذاهبهم وخالف السنة المستفيضة فلا يُعذر إلا بجهله -إن أحسنًا به الظن- ولابد أن يتناقض.

#### قال شيخ الإسلام في «مجموع الفتاوى» (٢٤/ ١٧٢):

«من خالف الكتاب المستبين والسنة المستفيضة أو ما أجمع عليه سلف الأمة خلافًا لا يعذر فيه فهذا يعامل به أهل البدع».

#### وقال في «مقدمة أصول التفسير» بشرحي (ص٣٠٧) قال:

«في الجملة من عدل عن مذاهب الصحابة والتابعين وتفسيرهم إلى ما يخالف ذلك كان مخطئًا في ذلك؛ بل مبتدعًا وإن كان مجتهدًا مغفورًا له خطؤه».

#### وقال عن علامة أهل البدع في «مجموع الفتاوي» (١٩/ ٧٢):

«أهل البدع يخالفون السنة الظاهرة المعلومة». فراجع كلامه بالصوت والصوة على الشبكات من طلبه وجده فالذي أوقعه فيما وقع فيه هو غياب المنهج الصحيح عنده حتى تجد كلامه الأخير ينقض كلامه الأول في المجلس الواحد أصلح الله حالنا وحاله.

ويخبرون بخلاقهم فلا يدخل ذلك في السباب إلا عند الملبسين -أراح اللَّه الأمة من شرهم-

مازالوا -أعني الأئمة- يشددون في جرح من يثني على أهل البدع فيقولون بأنه مبتدع مثلهم جاهل ضال مضل. . فمن ماشى خارجي وأثنى عليه فهو مثله .

ولذلك اتهم بعض العلماء ابن أبي ذئب بالقدر لكونه كان يجلس مع القدرية ولم يكشر في وجوههم (١٤٠). فراجع «سير أعلام النبلاء» (٧/ ١٤٠).

ولما مدح عمران بن حطان عبد الرحمن بنَ ملجم على قتله لعلي بن أبي طالب رضي قيلت الأشعار في ذمِّه .

ومن نظر في كتب الجرح والتعديل أدنى نظرة وجد من هذا كثيرًا، . . . أفكان علماء الجرح والتعديل شتامين يسبون العلماء؟ أم أن هذه فرية على أهل السنة كَفِرْيَةِ مَنْ سبقهم من أهل البدع، والذين حكى عنهم السجزي في رسالته إلى أهل زبيد ص٨٠٣ حيث قال:

"ومنها ما ارتكبه أهل الوقت منهم خصوصًا من كان منهم من المغاربة، وهو أن كل من خالفهم نسبوه إلى سب العلماء؛ لينفروا قلوب العوام عنه، وقرفوه بأقاويل لا يقول بها ولا يعتقدها بهتًا منهم وكذبًا . . . » . اه؟

<sup>(</sup>۱) فبيان حال الأفراد كبيان حال الرواة والهدف واحد وهو الوصول لنتيجة واحدة وهي صيانة الدين والحفاظ على العلم فكيف إذا كانت كلمة الأئمة مجتمعة على نحو ما قال ابن رجب الحنبلي قبل وبعد فراجع نصوص أقوالهم في كتابي «عقيدة المسلم الصغير».

# وفي «مسائل حرب» صاحب الإمام أحمد (٣/ ٩٨٥):

«قد أحدث أهل الأهواء والبدع أسماء شنيعة قبيحة يسمون بها أهل السُّنة، يريدون بذلك الطعن عليهم والإزراء بهم عند السفهاء الجهال. . ثم ذكر أفعالهم وأقوالهم . . . » . اه

فإذا كان المرء يبيِّن ضلال شخص وانحرافه فهذا لا يغل عليه قلب مؤمن أبدًا، فينبغي أن يُجَلِّ ويُحترم ويُوقَّر، ويُشاد بصنيعه الطيب المبعوث من قوله ﷺ: «الدِّينُ النَّصِيحَةُ».

فمن اتهم هذا الناصح بأنه يسبُّ العلماء لأجل ذلك فهو مفتون جاهل، أو متهم مغموص في عدالته، لكونه يدافع عن المنحرفين وأهل البدع، ويطعن في أهل النصح المبينين للحق فلا تغفل عن هذا فإنه من فقه الواقع في أيامنا.

فبعض من قلَّ فقهه وزاد تعصبه؛ بل كذبه وتدليسه حينما يُجرَّح أشياخه الضُّلَّال أو من يحبهم يتهم خصومهم بالسبَّابين والشتَّامين والبذآء؛ وكان عليه أن ينظر في جرحهم هل هو بحق أم بباطل.

لكن حينما يحصل ممن يتعصب لهم سبُّ وشتمٌ وقدح بألفاظ بذيئة لخصومهم - كما سيأتي ذكرها - بلا موجب، أو لخطأ يُهَوِّل به لا يُجَرِّح به . . . لا يُسمى هذا شتمًا ولا سبابًا!! يكيل بمكيالين . . . . !!

﴿ سَلَمُ عَلَيْكُمُ لَا نَبْنَغِي ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ .

واعجب من قوم يتظاهرون بالدفاع عن العلماء -كذا زعموا-، وهم في الحقيقة أهل هوى، يريدون مخاصمة أشخاص ما لعداوة أو مزاحمة في علوِّ قدر...

فيشيعون -أصلح اللَّه أفهامهم وهداهم- أن الدفاع عن العلماء قربة، -وهي كذلك لاشك- فيؤُزُّن العوام للدخول في هذه المعتركات وهم لم يتأهلوا لهذا - ليس الباب بابهم- ليتمَّ لهم ما أرادوا أصلح اللَّه نوايانا ونواياهم.

# ففضحهم الحافظ ابن رجب رَخْلَلْلَهُ فقال:

«مثال ذلك: أن يريد الإنسان ذمَّ رجل وتنقصه وإظهار عيبه لينفر الناس عنه، إما محبة لإيذائه، أو لعداوته، أو مخافة من مزاحمته على مال أو رئاسة أو غير ذلك من الأسباب المذمومة.

فلا يتوصل إلى ذلك إلا بإظهار الطعن فيه بسبب ديني.

مثل: أن يكون قدرد قولًا ضعيفًا من أقوال عالم مشهور، فيشيع بين من يُعظِّم ذلك العالم أن فلانًا يُبغِضُ هذا العالم ويذمُّه ويطعن عليه، فيغرُّ بذلك كل من يعظِّمه، ويوهمهم أن بغض الراد وأذاه من أعمال القُرَب؛ لأنه ذبُّ عن ذلك العالم ورفع الأذى عنه، وذلك قُربة إلى اللَّه تعالى وطاعته فيجمع هذا المظهر للنصح بين أمرين قبيحين محرَّمين:

#### أحدهما:

أن يحمل ردّ العالم القول الآخر على البغض والطعن والهوى(١)، وقد يكون إنما أراد به النصح للمؤمنين وإظهار ما ليس له كتمانه من العلم.

#### والثاني:

أن يظهر الطعن عليه ليتوصل بذلك إلى هواه وغرضه الفاسد في قالب

<sup>(</sup>١) وقد يتجاسر فيرميه بالهوى ويكتم من قوله ما يُسهِّل إشاعة ذلك، كما سيأتي.

النصح، والذب عن علماء الشرع، وبمثل هذه المكيدة كان ظلم بني مروان وأتباعهم يستميلون الناس إليهم، وينفِّرون قلوبهم عن علي بن أبي طالب والحسن والحسن وذريتهم -رضي اللَّه عنهم أجمعين-.

وأنه لما قُتِل عثمان وَ الله لم تَرَ الأمة أحقَّ من عليٍّ وَ الله فبايعوه، فتوصَّل من توصَّل إلى التنفير عنه بأن أظهر تعظيم قتل عثمان وقُبحه، وهو في نفس الأمر كذلك - ضُمَّ إلى ذلك أن المؤلِّب على قتله والساعي فيه على وَ الله على وَ الله والله والله على وَ الله والله والله على الله والله والله والله على الله والله والله والله والله على الله والله والله

وكان على ضَعِينَهُ يحلف ويغلِّظ الحلف على نفي ذلك (١)، وهو الصادق البارُّ في يمينه ضَعِينَهُ، وبادروا إلى قتاله ديانةً وتقرُّبًا، ثم إلى قتال أولاده - رضوان اللَّه عليهم -.

واجتهد أولئك في إظهار ذلك وإشاعته على المنابر في أيام الجُمَع وغيرها من المجامع العظيمة، حتى استقر في قلوب أتباعهم أن الأمر على ما قالوه، وأن بني مروان أحق بالأمر من عليِّ وولده؛ لقربهم من عثمان، وأخذهم بثأره، فتوصَّلوا بذلك إلى تأليف قلوب الناس عليهم وقتالهم لعليِّ وولده من بعده، ويثبُت بذلك لهم الملك ويستوثق لهم الأمر». اه(٢).

فتصحيح مفهوم السباب اليوم فيه فضح أهل الهوى والبدع الذين يتعصبون لشيوخهم المبتدعة، فيسمون الردود على شيوخهم وتبيين أحوالهم سبابًا وشتمًا وسوء أدب وقدح في العلماء حتى ألقموا ذلك لكثير من الحدثاء بسهولة؛ لأن مسألة السب للعلماء ينفر منها كل مسلم ولو كان

<sup>(</sup>١) بل كان يلعن قتلته، كما بيناه في غير هذا الموطن، وقد ورد عنه تزكيته عثمان ريجي .

<sup>(</sup>٢) «الفرق بين النصيحة والتعيير» (ص٢٣-٢٥).

لا يملك إلا أبجديات هذا الدين العظيم ومبادئه ولا حول ولا قوة إلا باللَّه.

فيُغلقون -أعني: أولئك الغالطين- باب الجرح والتعديل تارة -حتى لا يُجَرَّح من يتعصَّبون لهم-، وتارة يُحِدثون موازنات بين حسنات وسيئات المردود عليه للدفاع عمن أرادوا وما رعوها حق رعايتها، مع أنه-أعني منهج الموازنات هذا - يصادم منهج التصفية والتربية الذي هو منهج أهل السُّنة. . . .

هذا ولم أقف على كتاب في الباب بهذا الشمول المذكور-وللَّه الحمد- إلا ما كان من كتاب للحافظ ابن حجر بعنوان: «الأربعون في ردع المجرم عن سبِّ المسلم». جمع فيه جملة أحاديث في الباب فقط.

وفيه أحاديث غير صريحة لا تكاد تمس الموضوع إلا من طرف خفي، ولم يتناول الحافظ الأحكام المتعلقة بالسباب، ولم يُزل اللبس المتعلق بألفاظ موهمة للسباب وردت عن الصحابة، وإنما فيه فقط ما اشترطه، وهو ذكر ما يردع عن سباب المسلم، كما يدل عليه عنوانه فجزاه اللَّه خيرًا.

وفيه أيضًا بعض الأحاديث الضعيفة أعرضنا عنها عمدًا.

ولقد استفدت منه كثيرًا على صغر حجمه، والفضل للَّه وحده.

#### ومن أهداف الكتابة في هذا الموضوع:

بيان أن الذي يُعرف منه أنه أراد برده على العلماء النصيحة لله ورسوله فإنه يجب أن يعامل بالإكرام والاحترام والتعظيم كسائر أئمة المسلمين الذين سبق ذكرهم وأمثالهم ممن تبعهم بإحسان، ومن عرف منه أنه أراد بردِّه عليهم التنقُص والذم وإظهار العيب فإنه يستحق أن يقابل بالعقوبة ليرتدع هو

ونظراؤه عن هذه الرذائل المحرمة (١١)، وتنبه -بارك اللَّه فيك-.

#### فيا أيها المخالفون:

أنتم تذكرون أن لحوم العلماء مسمومة، وأن الوقوع فيهم أمر عظيم، والتطاول على أعراضهم بالزور والافتراء مرتع وخيم، والاختلاف على من اختاره اللَّه منهم لنقش العلم خلق ذميم.

صدقتم والذي آمن به المؤمنون وكفر به الكافرون.

#### ولكن هذا للعلماء.!

أما من فيه انحراف وبدعة فبيان أمره وإظهاره واجب، كما نص على

<sup>(</sup>١) «الفرق بين النصيحة والتعيير» لابن رجب الحنبلي (ص١٤).

ذلك الأئمة.

وأما ما ذكرتم من نهي رسول لله على عن الاغتياب، فهذا ليس هو من الاغتياب، وإنما هو من الدين الذي جهله من لم يعرف العلماء من الأدعياء فالكلام في المبتدع وإظهار بدعته، والكذاب وبيان كذبه من الدين المتعين (۱)، وقد بينا فيما تقدم أن المتعصب فاسق ساقط العدالة؟

أما علمتم -يا أيها المخالفون- أن اللَّه تعالى يقيد للمبطل من يرد كلامه ويظهر باطله وما أراد بسحب منازل العلماء وراياتهم وجعلها ألوية لأهل البدع؟

أبهذا ينصر الشيوخ؟ -إن كانوا- أم ببيان الحق لهم والأخذ على أيديهم إن أخطئوا، ومعاقبتهم إذا أصروا بعد البيان. . . . لا مناصرتهم على أي حال- تحت مظلة صيانة لحوم العلماء - . . . .

فكيف إذا راغوا بعد البيان بشبه القول والطعن في الناصحين من أهل السنة؟

أو كذبوا عليهم للعوام وألقوا الشُّبه والتلفيقات عليهم لإعذار الخوارج، وألبسوا أهل البدع عباءات العلماء، فصدقهم العوام

<sup>(</sup>۱) من كلام ابن عبد الهادي كَغْلَللهُ في كتابه «جمع الجيوش والعساكر على ابن عساكر» (ص ١٢٢) بتصرف، وإني لأنصح القراء بالاطلاع على شدته في ردِّه كَغْلَللهُ على أهل البدع، بل وأسلوبه في الرد على الإمام أبي القاسم بن عساكر ولا يخفي منزلة ابن عساكر صاحب أكبر كتاب على وجه الأرض كتاب «تاريخ دمشق» بعد كتاب «الفنون» لابن عقيل رحمهم اللَّه.

#### فأشاعوا ذلك؟

وقد أخرج العقيلي في «الضعفاء» وغيره بسند ثابتٍ عن عاصم الأحول قال: جلستُ إلى قتادة فذكر عمرو بن عبيد فوقع فيه ونال منه، فجثوت على ركبتي فقلت: أبا الخطاب وإذا الفقهاء يقع بعضهم في بعض؟ فقال: يا أحول أولا تدري أن الرجل إذا ابتدع بدعة فينبغي لها أن تُذكر حتى تُحذر؟ فجئت من عند قتادة وأنا مغتم بما سمعت من قتادة في عمرو بن عبيد وما رأيته من نسكه وهديه، فوضعتُ رأسي نصف النهار وإذا عمرو بن عبيد والمصحف في حجره وهو يحك آيةً من القرآن، فقلت: ما تصنع؟ قال: إني أعيدها، قال: فحكها، قلتُ: أعدها، قال: لا أستطيع. وسنده ثابت خرّجته في كتابي «ذم أصحاب الأهواء والبدع وكيفية التعامل معهم».

وإن وسم أمثال هؤلاء بالعلم مع ما حصل منهم من بدع وانحراف جريمة تسقطهم وتسقط من يتوانى من أهل العلم عن بيان حقيقة أمرهم إذا بلغته ودعت الحاجة إليها، فكيف إذا أثنى عليهم واخترع لهم المعاذير الباهتة السمجة حتى انتشر منهجهم في الناس؟! الله المستعان.

أسأل اللَّه تعالى أن يفتح به أعينًا عميًا ، وآذانًا صمَّا ، وقلوبًا غلفًا ، وأن لا يجعلها صيحة في واد ، ولا نفخة في رماد ، وأن يغفر لي ولإخواني جميعًا ما أسرفنا وما أسررنا وما أعلنا وما هو أعلم به منا .

وصلِّ اللهم وسلِّم وبارك على محمد ﷺ، وعلى آله وأصحابه أجمعين.

والحمد للَّه أولًا وآخرًا.

#### حرمة سباب المسلم والبذاءة عليه

ابتداء: قد ورد الشرع بالنهي عن سباب المسلم لأخيه حتى عُدَّ ذلك من كبائر الذنوب.

فمن ذلك: قوله ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ» (۱۰٠. وقال رسول اللَّه ﷺ: «لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطَّعَّانِ وَلَا اللَّعَّانِ وَلَا الفَاحِشِ وَلَا البَذِيءِ» (۲۰٠.

ولا يفهمن أحدٌ من سياقه «عن زُبيد قال: سألتُ أبا وائلِ عن المُرْجِئَة فقال: حدَّثني عبد اللَّه، أن رسول اللَّه ﷺ قال: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ» أن أبا وائل كره الكلام في المرجئة، وعَدَّ ذلك من الغيبة! كلا كلا.

وإنما المعنى: أن أبا وائل عَنَى بهذا الحديث الرد عليهم فهم يقولون: لا يضر مع الإيمان معصية، ويرجئون الأعمال؛ أي: يؤخرونها، فاستنبط أبو وائل كَلْمُلْلهُ من قول رسول اللَّه عَلَيْهُ المذكور أن شتم المسلم والتكلم في عرضه بما يعيبه ويؤذيه فجور وخروج عن الحق، ويضر بالإيمان إذ يُنقصه، فأراد أن يُثبت ضرر المعصية على الإيمان، وإلا فالذم لأهل البدع ليس من الغيبة؛ بل من النصيحة الواجبة على العارف، وإلا فهو كاتم للحق بعدم التبيين.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٩٧٧) وغيره بإسناد صحيح عن عبد اللَّه بن مسعود مرفوعًا . واعلم -علمني اللَّه وإياك- أن ليس من هذا سبُّ النبي على لكفار قريش يوم الأحزاب لما أخَّروه عن صلاة العصر ، وهذا في «صحيح البخاري» (٥٩٦) ، ومسلم (٦٣١) ، فلا يقال : ليس المؤمن بسبّاب ولا . . . في مثل هذا واللَّه أعلم .

وقال رسول اللَّه ﷺ كذلك: «الحَيَاءُ مِنَ الإِيمَانِ، وَالإِيمَانُ فِي الجَنَّةِ، وَالبَذَاءُ مِنَ الجَفَاءُ فِي النَّارِ»(٢٠).

وقد أخرج الإمام أحمد (٣) بإسناد صحيح عن عياض بن حمار قال: قلتُ: يا رسولَ اللَّه، رجلٌ من قومي يَشْتُمُنِي وهو دُوني، عليَّ بَأْسٌ أَنْ أَنْتَصِرَ مِنْهُ؟

قال: «الْمُسْتَبَّانِ شَيْطَانَانِ يَتَهَاتَرَانِ وَيَتَكَاذَبَانِ».

#### ومعنى الحديث:

الذم للمستَبين اللذين يكذبان في سبابهما ، كما قال ابن حبان(١٠٠٠).

وقد أطلق رسول اللَّه ﷺ على المستبِّ شيطانًا على سبيل المجاوزة إذ الشيطان دلَّه على ذلك الفعل حتى تهاتر وتكاذب، لا أن المستبين يكونان شيطانين (٥٠).

وإذا كان النبّي ﷺ زجر من لعن الدابة فقال للناقة: شَأْنَ العَنِكِ اللّه. فقال النّاقة: شَأْنَ لَعَنِكِ اللّه. فقال ﷺ: «مَنْ هَذَا اللّاعِنُ بَعِيرَهُ؟».

<sup>(</sup>١) البذاء: الفحش في القول، والجفاء: غلظ الطبع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة (٥/ ٢١٣)، والترمذي (٣٠٠٩)، وابن ماجه (٤١٨٤) وغيرهم بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) برقم (١٧٤٨٣).

<sup>(</sup>٤) في «صحيحه» (٣٤/١٣).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) هي كلمة زجر للبعير.

قال: أنا يا رسولَ اللَّه.

قال: «انْزِلْ عَنْهُ، فَلَا تَصْحَبْنَا بِمَلْعُونِ...»، وسيأتي بتمامه، فإذا كان ذلك في لاعن الحيوان فماذا يُقال للاعن للمسلم أو السابِّ له! ؟ .

اضمم إلى هذا الأدلة العامة للترابط بين المسلمين التي منها:

\* قوله تعالى عن محمد رسول اللّه عَلَيْهُ، والذين معه: ﴿ أَشِدَّآهُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّاهُ بَيْنَهُم ۗ (الفتح: ٢٩]. وغيرها من الآيات، فكيف تستقيم الرحمة بينهم مع السباب؟

\* وقوله ﷺ: «تَرَى الْمُؤْمِنِينَ فِي تَرَاحُمِهِمْ وَتَوَادِّهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ كَمَثَلِ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى عُضْوًا تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ جَسَدِهِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى»(١).

\* وقوله ﷺ: «الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا»(٢).

\* وقوله ﷺ: «يَدُ الْمُسْلِمِينَ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ، تَتَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ، وَيَرُدُّ عَلَى الْمُسْلِمِينَ أَدْنَاهُمْ، وَيَرُدُّ عَلَى الْمُسْلِمِينَ أَدْنَاهُمْ، وَيَرُدُّ عَلَى الْمُسْلِمِينَ أَقْضَاهُمْ» (٣).

يتنافي هذا مع وقوع السباب بينهم.

فهذه الأخلاق كيف تستوي بحالٍ مع وجود السباب بين المسلم وأخيه، مع عظم الأجر الموعود به في سنة رسول الله علي لمن حسن خلقه.

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٦٠١١)، ومسلم (٢٥٨٦) عن النعمان بن بشير ر

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٨٥).

<sup>(</sup>٣) حسن: أخرجه أحمد (٧٠١٢) وابن ماجه (٢٦٨٥) وغيره.

وقد قال رسول اللَّه ﷺ: «لَا تَحَاسَدُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا تَبَاغَضُوا، وَلَا تَبَاغَضُوا، وَلَا تَبَاغَضُوا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَلَا يَبعْ بَعْضٍ. وَكُونُوا، عِبَادَ اللَّهِ، إِخْوَانًا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَلَا يَبعْ بَعْضٍ الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يَخْذُلُهُ، وَلَا يَحْقِرُهُ، ... بِحَسْبِ امْرِئِ الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يَخْذُلُهُ، وَلَا يَحْقِرُهُ، ... بِحَسْبِ امْرِئِ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمِ، كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ. دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ» (۱).

\* وقال: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ ، كَحُرْمَة يَوْمِكُمْ هَذَا ، فِي شَهْركُمْ هَذَا» (۲) .

\* وفي وصف رسول اللَّه ﷺ ما قاله أنس رضي الله عليه:

«لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ عَلَيْ اللَّهِ سَبَّابًا وَلَا فَحَّاشًا وَلَا لَعَّانًا كَانَ يَقُولُ لأَحَدِنَا عِنْدَ الْمَعْتِبَةِ: «مَا لَهُ تَربَ جَبِينُهُ» (٣٠).

\* وقال ﷺ: «لَا يَنْبَغِي لِصِدِّيقِ أَنْ يَكُونَ لَعَّانًا»('').

\* وقال كذلك: «لَا يَكُونُ اللَّعَّانُونَ شُفَعَاءَ وَلَا شُهَدَاءَ يَوْمَ الْقِيامَة»(٥٠).

\* وقال ﷺ: «إنِّي لَمْ أُبْعَثْ لَعَّانًا وَإِنَّمَا بُعِثْتُ رَحْمَة »(٦).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٦٤) عن أبي هريرة ضيَّجُهُ.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه البخاري (١٠٥)، ومسلم (١٦٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٠٤٦) من طريق فليح بن سليمان، حدثنا هلال بن علي، عن أنس في به .

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٩٧) من حديث أبي هريرة ضيَّه،

<sup>(</sup>٥) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٩٨) من حديث أبي الدرداء ضيفه.

<sup>(</sup>٦) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٩٩).

وإنما تعرف بذاءة اللسان في المنافقين.

فالفحش والبذاءة من شُعَب النفاق، كما ورد عن رسول اللَّه ﷺ بإسنادٍ فيه نظر.

لكن أبصر أهل النفاق وأقوالهم للصحابة الذين هم خير البرية بعد الأنبياء -عليهم الصلاة والسلام- تراهم أصحاب بذاءة.

سلاطة ألسنتهم الحداد التي يسلقون بها المؤمنين واضحة، والله المستعان.

وقد ورد سبب ورود لهذا الحديث -حديث «سِبَابُ المُسْلِمِ فُسُوقٌ ...» - ولكن لا يصح .

رواه عمرو بن النعمان بن مقرن المزني قال:

انْتَهَى رَسُول اللَّه ﷺ إِلَى مَجْلِس مِنْ مَجَالِس الْأَنْصَار، وَرَجُل مِنْ الْأَنْصَار، وَرَجُل مِنْ الْأَنْصَار كَانَ قَدْ عُرِفَ بِالْبَذَاءِ وَمُشَاتَمَة النَّاس، فَقَالَ رَسُول اللَّه ﷺ: «سِبَابِ الْمُسْلِم فُسُوق وَقِتَاله كُفْر».

زَادَ الْبَغَوِيُّ فِي رِوَايَته: «فَقَالَ ذَلِكَ الرَّجُل: وَاللَّه لَا أُسَابُّ رَجُلًا». ولكن لا يصح سنده لإرسال.

وقد ذكره الحسيني في «البيان والتعريف في أسباب ورود الحديث» على عادته في ذكر الصحيح والضعيف في كتابه المشار إليه فأردنا التنبيه عليه.

وأحاديث حقوق الأخوة الإسلامية تأبى السباب بينهم:

والتي منها: حديث أبي هريرة رضي ، عن رسول اللَّه ﷺ قال:

«الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يَخْذُلُهُ، وَلَا يَحْقِرُهُ، ... بِحَسْبِ الْمُسْلِمِ مَنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ، كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ. دَمُهُ وَعَرْضُهُ» (۱).

فكيف يسبُّه؟!

ومنها:

حديث النبي ﷺ: «لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ نَمَّامٌ»(٢).

والنمام: هو الذي ينمُّ الكلام على وجه الإفساد بين الناس.

ولا شك أن الرفق بالمسلم المأمور به يتنافى تمامًا مع سبابه.

وقد حذر النبي ﷺ من رمي الأخ بالكفر:

وذلك في قوله ﷺ: «إِذَا قَالَ الرَّجُلُ لِأَخِيهِ: يَا كَافِرُ، فَقَدْ بَاءَ بِهِ أَحَدُهُمَا»(٣).

وتحذير عما يؤذي المسلم.

قال: ﷺ: «مَنْ يَضْمَنْ لِي مَا بَيْنَ لَحْيَيْهِ وَمَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ أَضْمَنْ لَهُ الْجُنَّةَ»(٤).

أي: لا يؤذي أحد بما بين لحييه، يعني: اللسان، وهذا يشمل السباب

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه مسلم (١٠٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه البخاري (٦١٠٣) عن أبي هريرة رضي الله عن ابن عمر (٦٠) عن ابن عمر

<sup>(</sup>٤) وهو مخرج في كتابي «أعمال تدخل صاحبها الجنة».

وغيره مما يؤذي المسلم.

وحديث النبي ﷺ: «الْحَيَاءُ مِنَ الْإِيمَانِ، وَالْإِيمَانُ فِي الْجَنَّةِ، وَالْبَذَاءُ مِنَ الْجَفَاءِ، وَالْجَفَاءُ فِي النَّارِ»(١٠).

وسبُّ المسلم بذاءة وجفاء، ففي ذلك نهي عن سبِّ المسلم بطريق الإيماء.

والبذاء: القول الفاجر، ومنه: السباب.

وقوله ﷺ: «يَا عَائِشَةُ مَتَى عَهِدْتِنِي فَحَّاشًا؟ إِنَّ شَرَّ النَّاسِ عِنْدَ اللَّهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ شَرِّهِ»(٢).

وفي رواية مسلم (٣): «فُحْشِهِ».

وهذا بعمومه ذم للفحَّاش، ومنه السبَّاب.

وقوله ﷺ: «كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إِلَّا الْمُجَاهِرِينَ»('').

أي: كل إنسان قد يعافيه اللَّه إلا المجاهر بالشرِّ.

ولا شك أن السبَّاب مجاهر بسبِّه بالشر.

وقوله ﷺ: «إِنْ مِنْ خِيَارِكُمْ أَحْسَنَكُمْ أَخْلَاقًا»(°).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٠٠٩) بإسنادٍ حسن من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه البخاري (٦٠٣٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٩١).

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه البخاري (٦٠٦٩)، ومسلم (٢٩٩٠) من حديث أبي هريرة ضيط،

<sup>(</sup>٥) صحيح: أخرجه البخاري (٣٥٥٩)، ومسلم (٢٣٢١) من حديث عبد اللَّه بن عمرو ها.

وما أثقل في الميزان من خلق حسن.

والأحاديث في مدح حسن الخُلق وذم مساوئه كثيرة؛ وقد ألّفت في ذلك المؤلفات.

ولا شك أن سباب المسلم يتنافى تمامًا مع أعمال أصحاب الخلق الكريم.

### وفي المنع من سبِّ الإمام لرعيته:

قَالَ ﷺ: «وشِرَارُ أَئِمَّتِكُمْ الَّذِينَ يَلْعَنُونَكُمْ وَتَلْعَنُونَهُمْ »(١).

وقال ﷺ: «اللَّهُمَّ مَنْ وَلِي مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَشَقَّ عَلَيْهِمْ فَاشْقُقْ عَلَيْهِ، وَمَنْ وَلِي مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ بِهِمْ فَارْفُقْ بِهِ»(٢).

فهل من يسبُّ رعيته أو يلعنهم قد رفق بهم أم شقَّ عليهم؟

فحرُم سبُّ الإمام لرعيته المسلمين.

وفي «صحيح مسلم»(٣) في حديث اللاعن بعيره المنع من السباب.

فإذا كان رسول اللَّه ﷺ زجر من سبَّ بعيرًا، وهو حيوان- كما تقدم -، فكيف يكون سباب المسلم مع عظم حرمته؟

قال هذا لسابً البعير وهو حيوان فماذا يقال لسابً الإنسان فلا إشكال إذًا في تسميته بالمجرم فقلت: «ردع المجرم عن سبً المسلم».

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه مسلم (١٨٥٥) عن عوف بن مالك رضي .

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه مسلم (١٨٢٨).

<sup>(</sup>٣) برقم (٣٠٠٩).

#### وإنما يقع السباب بين الكفرة:

فإن السباب إنما يكون بين الكفرة يوم القيامة ، فهم في الدنيا تحسبهم جميعًا وقلوبهم شتى ، ويوم القيامة يلعن بعضهم بعضًا ، ويطلبون يوم القيامة كل للآخر أشد العذاب وضعفه ، كما يطلبون من ربهم أن يجعلهم تحت أقدامهم .

كما هو كلامهم في كتاب اللَّه، أما أهل السنة فينهون عن سباب المسلم، ويقولون: إنه فسوق وخروج عن التقوى والهدى ويشفعون لإخوانهم يوم القيامة بجهدهم.

### وقد جاء النهي عنه للصائم إذا سابَّه أحد:

فقال ﷺ: «... الصِّيَامُ جُنَّةُ ، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمِ أَحَدِكُمْ فَلَا يَرْفُثْ وَلَا يَرْفُثْ وَلَا يَصْخَبْ('') ، فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ ، فَلْيَقُلْ: إِنِّى امْرُقُ صَائِمٌ»('').

## وقد جاء النهي عنه في الحج:

فقال رسول اللَّه ﷺ: «مَنْ أَتَى هَذَا الْبَيْتَ فَلَمْ يَرْفُثْ وَلَمْ يَفْسُقْ، رَجَعَ كَمَا وَلَدَتْهُ أُمُّهُ»(٣).

والرفث: اسمٌ للفحش من القول، على قول بعض العلماء.

والسباب منه.

<sup>(</sup>١) الصخب: من الخصام والصياح.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه البخاري (١٩٠٤)، ومسلم (١١٥١) عن أبي هريرة ري المنابع ا

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٣٠٠).

# المعنى الإجمالي لقوله ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِم فُسُوقٌ»

المعنى الإجمالي للفسوق هو: الخروج عن الطاعة للَّه ورسوله.

وسباب المسلم؛ أي: سبُّه وشتمه، ويدخل في ذلك: لَعْنُه، كالقول

للمسلم: يا حمار، يا كلب، والتكلم في عرضه بما يعيبه.

وفسر الراغب الأصبهاني السباب بالشتم الوجيع.

و «سِبَابُ الْمُسْلِم»: مصدر سبَّ وسبابًا: شتم شتمًا وجيعًا.

و «فُسُوقٌ»: أي: تسقط به العدالة والمرتبة، وينقص به إيمانه (١٠٠٠.

وذلك لكونه خرج عن الحق إلى الفجور، وهو الشتم، وهو التكلّم في

عرض الإنسان بما يعيبه.

# قال النووى رَيِحْكُمْللَّهُ :

«السَّبُّ في اللغة: الشتم والتكلم في عرض الإنسان بما يعيبه،

والفسق في اللغة: الخروج، والمرادبه في الشرع: الخروج عن الطاعة.

# حكم السباب ومزيد عن صوره:

فسبُّ المسلم بغير حق حرام بإجماع الأمة، وفاعله فاسق(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «التنوير في شرح الجامع الصغير» (٦/ ٣٦٠)، و «توضيح الأحكام» للبسام (٧/ ٤١٢).

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي على مسلم» (۲/ ٥٣).

قوله: «سِبَابُ الْمُسْلِم» المسلم هنا: أي: المسلم الكامل.

أما الفاسق فقد اختلف العلماء في جواز سبِّه.

#### وقال المناوي(١):

«من الألفاظ المذمومة المستعملة عادة قوله لمن يخاصمه: يا حمار، يا كلب، ونحو ذلك، فهذا قبيح؛ لأنه كذب وإيذاء، بخلاف قوله: يا ظالم، ونحو ذلك، فإنه يتسامح به لضرورة المخاصمة، مع أنه صادق غالبًا، فقلَّ إنسان إلا وهو ظالم لنفسه أو لغيره». اهـ

#### قلت:

فيدخل في السباب: القذف، وإلحاق النقص،

وقوله: «حمار، وكلب» .. هي سباب:

إذا لم تكن في بابها على ما بيّنا في موطنه عند ذكر ألفاظ للنبي عَلَيْهُ، والصحابة والسلف فمن بعدهم من أهل العلم ذلك في جرح الرواة وحملة العلم.

وقريب من السباب: العيب، لكنه أعم من السبِّ.

قال الزرقاني في تعليقه على «المواهب اللدنية» (٧/ ٣٣١):

«هو أعم من السب، فإن من قال: فلان أعلم منه، فقد عابه ولم يسبه». اهـ

وكذلك اللعن: يطلق ويراد به السب.

<sup>(</sup>١) في «فيض القدير» (٤/ ٨٤)، وانظر «إحياء علوم الدين» (٤/ ١٦٥٨).

واستدل بقوله عَيَّا : «إِنَّ مِنْ أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ». قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟ قَالَ: «يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُّ أَمَّهُ» (١٠).

على أن اللعان داخل في السباب.

# والشتم داخل في السباب كذلك:

لقوله ﷺ في ألفاظ الحديث السالف(٢) عن عبد اللَّه بن عمرو بن العاص ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ قَالَ: «مِنَ الْكَبَائِر شَتْمُ الرَّجُل وَ الدَيْهِ».

قَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ وَهَلْ يَشْتِمُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟

قَالَ: «نَعَمْ يَسُبُّ أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُّ أَبَاهُ وَيَسُبُّ أُمَّهُ فَيَسُبُّ أُمَّهُ».

فاعتبر الشتم سبابًا.

وإن كان اللعن أبلغ في القبح من السب، واللَّه أعلم.

وقد يطلق السبُّ أو الشتم أحيانًا ويُراد به القذف:

وهو أن يرمى الرجل بالزني في معرض التعيير.

وقد فُرِّق بينهما في الحديث، فقال ﷺ: «... وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا، وَقَدْفُرِّ بَينهما في الحديث هَذَا، وَصَرَبَ هَذَا...» الحديث (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٩٣)، وسيأتي الحديث.

<sup>(</sup>٢) وقد أخرجه مسلم (٩٠).

<sup>(</sup>٣) والحديث في «صحيح مسلم» (٢٥٨١).

#### وتلخيص ألفاظ السباب:

تقدم أن ما يعده العُرف أنه سباب فهو سباب.

فكلمة: يا كافر، يا فاسق، يا سارق، يا منافق، يا فاجر، يا خبيث، يا أعور، يا أقطع، يا أعمى، . . . يا نمام، هذا يعتبر سبابًا(۱)، وأما ما تقدم من قول قتادة لعاصم الأحول: «يا أحول. .» ويزجره لكونه يدافع عن عمرو بن عبيد المبتدع لخير رآه فيه، فهذا ليس بسباب؛ لأنه وقع ممن زجره يُحتمل، ويَزجر محبةً وتأديبًا وتعليمًا لعدم ثنائه على المنحرف.

ولا حدَّ فيه ولكن قائله يُعزَّر إن لم يكن مُحقًّا.

لكن هناك سبابٌ فيه حدٌّ كما لو قذف إنسان آخر (رماه بالزني)، ففيه حدُّ القذف.

ولو قذف نبيًّا أو سبَّه ففيه حد الرِّدة ، كما بيناه في موطنه ، واللَّه أعلم (٢٠). وأما تلخيص أحكام السباب:

فالناظر يجد أن السباب تدور عليه الأحكام التكليفية الآتية: الحرمة، والكراهة، وخلاف الأولى، والجواز وسباب واجب خمسة أنواع.

أولًا: الحرمة: وهي ظاهرة، كما لوسبَّ المسلمُ أخاه بغير موجب أو

<sup>(</sup>١) بنحوه قال ابن قدامة في «المغني» (٩/ ٨٧).

<sup>(</sup>۲) والسب المقتضي للتعزير أو الحد يثبت بشهادة رجلين كبقية الدعاوى، أو انتشار ذلك عند جماعة من الناس -لفيف منهم - حتى يُستغنى بهذا اللفيف عن العدالة، وإذا أراد القاضي تحليفه وأبى فيحكم عليه بالنكول -أي: امتناعه من الحلف -، والمسألة مبسوطة في كتب «الدعاوى» و «الحدود» في كتب الفقه.

سببِ يقتضي سبَّه أو سبّ الوالدين أو الديك.

ونحو ذلك ، وقد قال عَيْنَةُ : «لَا تَسُبُّوا الدِّيكَ فَإِنَّهُ يُوقِظُ لِلصَّلَاقِ»(١٠).

ثانيًا: الكراهة: كسبِّ الحُمَّى.

وقد نهى رسول اللَّه ﷺ عن ذلك، وسيأتي التفصيل في حكم سبِّها .

ثالثًا: خلاف الأولى:

كسبِّ من سَبَّ، من باب القصاص والاعتداء بالمثل.

وقد قال تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبُتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۗ وَلَهِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرُ لِللَّهِ عَاللَّهُ ﴾ [النحل: ١٢٦-١٢٧].

#### رابعًا: الجواز:

كما في لعن الجار المؤذي، وبعض أصحاب المعاصي الذين لعنهم رسول اللَّه ﷺ، وشتمهم، كمن غيَّر منار الأرض، ومن آوى محدثًا، والنامصة، والمتنمصة، والعاصى المستحق للسباب.

ولذلك سيأتي أن رسول اللَّه عَيْكِيُّ سبَّ من سبقاه إلى بئر بتبوك.

ويأتي -إن شاء اللَّه - عن ابن عباس رَجِيً سبّ من اعترض عليه في فعل بغير علم .

وقد قال ضي السباب، وهي كلمة تدخل في السباب، بمعنى أنت لقيط لا تعرف لك أم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في «الكبرى» (۱۰۷۱٥) متصلًا، و(۱۰۷۱٦) مرسلًا، وصححه ابن أبي حاتم في «العلل» (۲۵۹۹) وصححه غيره.

وأُقرَّه أبو هريرة رَضْطِيَّهُ.

وهي كلمة صفية عمَّة رسول اللَّه ﷺ لولدها الزبير ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى القتلى وقد مُثِّل بأخيها حمزة ﴿ اللهُ عَلَى القتلى وقد مُثِّل بأخيها حمزة ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ الل

#### خامسًا: سباب واجب: كسباب اليهود والنصاري.

فإن اللَّه سبَّهم ولعنهم، ورسول اللَّه ﷺ، والمتابعة واجبة في هذا، وقد يكون التلفظ بذلك غير واجب، لكن اعتقاد ذلك واجب، واللَّه أعلم.

ويُمتنع منه: إذا كان ذريعة لمنهي عنه، كما لو كان سبُّهم يؤول لسبِّ اللَّه أو الرسول أو القرآن.

أما إذا لم يكن؛ فقد وقع السباب من الصحابة للمشركين واليهود وخفَّضهم رسول اللَّه ﷺ، يوم أن مر عليهم، وإنما نهي عنه للعلة المذكورة وهي قوله تعالى: ﴿فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوا بِغَيْرِ عِلَّمِ ﴾ [الأنعام: ١٠٨].

فحينما مرَّ رسول اللَّه ﷺ بعد وقعة بدر بمجلس فيه عبد اللَّه بن أُبيّ ابن سلول، وذلك قبل أن يسلم عبد اللَّه بن أُبيّ .

فَإِذَا فِي الْمَجْلِسِ أَخْلَاطٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُشْرِكِينَ عَبَدَةِ الأَوْتَانِ وَالْيَهُودِ وَالْمُسْلِمِينَ، وَفِي الْمَجْلِسِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ رَوَاحَة، فَلَمَّا غَشِيَتِ الْمَجْلِسَ عَجَاجَةُ الدَّابَّةِ خَمَّرَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أُبِيِّ أَنْفَهُ بِرِدَائِهِ، ثُمَّ قَالَ: لَا تُغَبِّرُوا الْمَجْلِسَ عَجَاجَةُ الدَّابَّةِ خَمَّرَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أُبِيٍّ أَنْفَهُ بِرِدَائِهِ، ثُمَّ قَالَ: لَا تُغَبِّرُوا عَلَيْهِمْ ثُمَّ وَقَفَ، فَنَزَلَ فَدَعَاهُمْ إِلَى اللَّهِ وَقَرَأَ عَلَيْهِمِ الْقُرْآنَ، فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أُبِيًّ ابْنُ سَلُولَ: أَيُّهَا الْمَرْءُ إِنَّهُ لَا أَحْسَنَ مِمَّا تَقُولُ إِنْ كَانَ حَقًا فَلَا تُؤْذِنَا بِهِ فِي مَجْلِسِنَا، ارْجِعْ إِلَى رَحْلِكَ فَمَنْ جَاءَكَ تَقُولُ إِنْ كَانَ حَقًا فَلَا تُؤْذِنَا بِهِ فِي مَجْلِسِنَا، ارْجِعْ إِلَى رَحْلِكَ فَمَنْ جَاءَكَ

فَاقْصُصْ عَلَيْهِ، فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ رَوَاحَةَ: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَاغْشَنَا بِهِ فِي مَجَالِسِنَا، فَإِنَّا نُحِبُّ ذَلِكَ، فَاسْتَبَّ الْمُسْلِمُونَ وَالْمُشْرِكُونَ وَالْيَهُودُ حَتَّى كَادُوا يَتَثَاوَرُونَ فَلَمْ يَزَلِ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يُخَفِّضُهُمْ حَتَّى سَكَنُوا. . . الحديث (۱) . كَادُوا يَتَثَاوَرُونَ فَلَمْ يَزَلِ النَّبِيُ عَلَيْهُ يُخَفِّضُهُمْ حَتَّى سَكَنُوا . . . الحديث (۱) . وذلك للمصلحة خفَّضهم خشية المفسدة وتفاقم الأمر .

تقدم ذكر تحريم سباب المسلم بغير سبب شرعي، فإن كان بسبب شرعي فلا بأس.

وقد أقر رسول اللَّه ﷺ لعن بعض المسلمين لإيذاء لجيرانهم ، كما بينته في كتابي «فقه التعامل مع الجار وبيان حقوقه».

وسَبَّ بعض الصحابة أناسًا،

وكذا الأئمة،

فلابد من حمل قوله ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ» على ما لم يكن سببُ شرعيٌ، فإذا كان بسبب شرعي فلا بأس.

كأن يكون مبتدعًا يُحَذَّر منه أومن فعله، أو ما شابه ذلك. وبذلك تجتمع الأدلة.

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٤٥٦٦)، ومسلم (١٧٩٨).

# قال الخطابي(١):

«سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ» هذا فيمن سبَّ رجلًا بغير تأويل». اهـ قلت (محمد):

ولذلك لما قال عمر في قصة حاطب بن أبي بلتعة: «دَعْنِي أَضْرِبْ عُنْقَ هَذَا الْمُنَافِقِ»، وفي رواية: «إِنَّهُ كَفَرَ»، لم يعنِّفه النبي ﷺ بأكثر من قوله له: «أَلَيْسَ مِنْ أَهْلِ بَدْرٍ فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ وَجَبَتْ لَكُم الْجَنَّةُ -أَوْ- فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ»(٢).

فبرَّأه رسول اللَّه ﷺ من النفاق، وعذر عمر رضي فيما تناوله به من ذلك القول، إذ كان الفعل الذي جرى منه مضاهيًا لأفعال المنافقين الذين يكيدون لرسول اللَّه ﷺ، ويعاونون عليه الكفار.

وكذلك قصة معاذ بن جبل في حينما قال عن الرجل الذي اعتزل الصلاة، وصلى وحده، فقال معاذُ: «إِنَّ هَذَا بِهِ لَنِفَاقٌ»، فعذره رسول اللَّه عَلَيْ في ذلك بعد أن قال له: «أَفَتَانُ أَنْتَ يَا مُعَاذُ؟»، وأمره بتخفيف الصلاة إذا كان إمامًا (٣).

وكذا قول أسيد بن حضير إن رأى سعد بن عبادة دافع عن عبد اللَّه بن أبي ابن سلول قال أسيد: «إِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنْ الْمُنَافِقِينَ...»(١٠)، ولم ينكر عَلْهُ الْمُنَافِقِينَ ...»(١٠)، ولم ينكر عَلَيْهُ. فهذا يؤيد الجواز لسبب

<sup>(</sup>۱) «أعلام الحديث» (۱/ ۱۷٦).

<sup>(</sup>٢) وحديثه في صحيح البخاري (٣٩٨٣)، ومسلم (٢٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) وهو حديث صحيح، أخرجه البخاري (٧٠٥)، ومسلم (٤٦٥).

<sup>(</sup>٤) والحديث بذلك في «صحيح البخاري» (٢٦٦١)، ومسلم (٢٧٧٠).

فلا يفسق الفسق المذكور في الحديث من يفعل هذا تأولًا. وعذر التأويل واسع، واللَّه الموفق.

قال البسام في «توضيح الأحكام»(١) في تحريم السباب في الحديث:

«المراد هنا: تحريم سباب المسلم المستور الذي ظاهره العدالة، وأما الذي خلع جلباب الحياء وجاهر بالمعاصي، فهذا لا غيبة له، ولا لسبابه حرمة، فقد قال رسول اللّه ﷺ: «كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إلاّ الْمُجَاهِرِينَ»(٢)، وهم الذين جاهروا بمعاصيهم فهتكوا ما ستر اللّه عليهم». اه

وسيأتي مزيد في التعليق على وقوع السباب من النبي ﷺ غير مرة، ومن الصحابة عند ذكره مفصلًا إن شاء الله.

\* \* \*

(۱) «توضيح الأحكام» (۷/ ۲۱۲).

(٢) صحيح: أخرجه البخاري (٢٠٦٩)، ومسلم (٢٩٩٠).

#### سباب ليس منهيًا عنه

هناك سباب وقع بين الصحابة وليس من الباب.

#### فمن ذلك:

\* قول ابن عمر لولده بلال لما أخبره بحديث رسول اللّه ﷺ: «لَا تَمْنَعُوا نِسَاءَكُم الْمَسَاجِدَ إِذَا اسْتَأْذَنّكُمْ إِلَيْهَا»، وَقَالَ بِلَالٌ ولَدُه: «وَاللّهِ لَنَمْنَعُهُنّ». قَالَ سَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عُمَرَ: فَأَقْبَلَ عَلَيْهِ عَبْدُ اللّهِ فَسَبّهُ سَبًّا سَيّئًا. مَا سَمِعْتُهُ سَبّهُ مِثْلَهُ قَطٌّ. وَقَالَ: «أُخبِرُكَ عَنْ رَسُولِ اللّهِ ﷺ، وتَقُولُ: وَاللّهِ لَنَمْنَعُهُنَّ؟!»(١٠).

\* وقول أبي بكر لمَّا أهمل ولده عبد الرحمن حقَّ الأضياف -فيما بدا لأبي بكر-، فغضب أبو بكر فسبَّ وجدَّع وحلف ألَّا يَطعمه.

قال عبد الرحمن: «فاخْتَبَأْتُ أَنَا، فَقَالَ: يَا غُنْثَرُ»(٢).

وغنثر: كلمة شتم؛ أي: يا جاهل، أو أحمق، أو ثقيل، أو سفيه، أو لئيم.

قال ذلك تحقيرًا له وتصغيرًا له (٣).

(١) صحيح: أخرجه مسلم (٤٤٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه البخاري (٦١٤٠).

<sup>(</sup>٣) وقد قال الحافظ في «الفتح» (٦/ ٧٢٩) شرح حديث رقم (٣٥٨١) في فوائد الحديث: «فيه جواز سبِّ الوالد للولد على وجه التأديب، والتمرين على أعمال الخير وتعاطيه». اهـ

\* وقول العباس و الناء خصومته لعلي بن أبي طالب-، قال لعمر بن الخطاب:

«يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، اقْضِ بَيْنِي وَبَيْنَ هَذَا الْكَاذِبِ الآثِمِ الْغَادِرِ الْخَائِنِ»(۱).

## ومن ذلك:

سبُّ عمار لعثمان أو شتمه(٢).

فإن ذلك إنما حصل من جهة الإدلال من الرجل -العباس- على ابن أخيه -علي والله على الله على الله على الله على الله عنه عنه الله عنه ا

أو من باب القريب الذي له الإدلال على قريبه لمكانته عنده، مثال ما وقع من عمار لعثمان في الله المعتمان المعتمان

وقد يكون أراد أن يردعه عما يعتقد أنه مخطئ فيه.

ولابد من هذا التأويل.

ولذلك سمع الصحابة ذلك وما أنكروا على العباس ولا على عمار، ولا على الله على الجميع ولا على الجميع

(١) وهذا في «صحيح مسلم» (١٧٥٧).

<sup>(</sup>٢) وهذا أخرجه ابن سعد (٣/ ٢٦٠)، وعبد اللَّه في «زوائد المسند» (٢٦ (٧٦) بسندٍ حسن. في قصة قتل أبي الغادية لعمار ﷺ.

وقد ذكرتها بتمامها وعلَّقت عليها بما لا مزيد عليه في كتابي «نصح الحكام علانية بين الغلو والتفريط» فالحمد للَّه.

فلم ينكر عليهم أحد من الصحابة بدعوى أنه سبَّ مسلمًا مؤمنًا.

ولكل منهم فضل يُضاف إلى فضل الصحبة، ولم يكن من أحدٍ منهم في حقيقة الأمر خطأ لمن تأمل سياق أحاديثهم فلهم أعذار.

فلا يُعد ما حصل من هؤلاء الصحابة من الفسق الذي هو الخروج عن الطاعة . . .

وسيأتي مفصلًا مزيد لهذا الفصل في تبرئة الصحابة من توهم السباب بينهم، إن شاء اللَّه.

#### عقوبة المستبيّن

من تسبب في السباب أولًا كان إثم المستبين عليه، لقول رسول اللّه عَلَيه الْمُسْتَبَيْنِ مَا قَالًا عَلَى الْبَادِئِ حَتَّى يَعْتَدِيَ الْمُطْلُومُ»، أو «إِلّا أَنْ يَعْتَدِيَ الْمُظْلُومُ»(۱).

وفي هذا تحرُّز عن البداءة بسباب المسلم لأخيه المسلم، وحث على احترام المسلم للمسلم.

وفي هذا عدم تحريم سباب المسلم ردًّا على المبتدئ بالسباب، لقوله ﷺ: «عَلَى الْبَادِئِ»،

فلا لوم على من أجاب بسباب على من بدأ بالسبّ، وإن كان الأولى عدم الرد، لعموم قوله: ﴿ وَلَإِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِينِ ﴾ [النحل: ١٢٦]، واللّه أعلم.

فيجوز للمسبوب أن يجيب بسبِّ من ابتدأه بشرط أن لا يعتدي، ولا يكون ما سُبَّ به كذبًا، أو قذفًا، ولا يكون سببًا لإتلافه.

فمن صور الجائز: أن يقول له: يا ظالم، أو يا أحمق، أو يا جافي، أو نحو ذلك مما لا يكاد أحدٌ ينفك من هذه الأوصاف ولا خلاف في جواز الانتصار لمن ظُلم، وقد تظاهرت عليه الأدلة من الكتاب والسنة...

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ١٦٢) بسندٍ صحيح.

#### قال العلماء:

«وإذا انتصر المسبوب استوفى ظلامته، وبرئ الأول من حقه وبقي عليه إثم الابتداء، والإثم المستحق للَّه تعالى، وقيل: يرتفع عنه الإثم، ويكون على البادئ اللوم والذم لا الإثم»(١٠).

#### تنبيه:

«لا يجوز للمسبوب أن ينتصر إلا بمثل ما سُب به ما لم يكن كذبًا أو قذفًا أو سبًّا لإسلامه.

فمن صور المباح: أن ينتصر به: يا ظالم، يا أحمق، أو جافي، أو نحو ذلك؛ لأنه لا يكاد أحد ينفك من هذه الأوصاف.

قالوا: وإذا انتصر المسبوب استوفى ظلامته، وبرئ الأول من حقّه، وبقي عليه إثم الابتداء أو الإثم المستحق للّه تعالى.

وقيل: يرتفع عنه جميع الإثم بالانتصار منه، ويكون بمعنى البادئ أي عليه اللوم والذم لا الإثم»(٢).

وهناك ألفاظ يستعملها أهل العلم عند الردود على المخالف لا تدخل في السباب ولا في بذاءة القول، إنما هي محمولة على شدة الغيرة على الدين، والغيرة على سنة رسوله على أو خوفًا منهم على العوام من الإضلال أو الانحراف، فلا يُستنكر استعمالها من أهل العلم،

<sup>(</sup>۱) «البدر التمام شرح بلوغ المرام» (۱۰/ ۲۷۹) للإمام المغربي المتوفى سنة (۱۱) «البدر التمام شرح بلوغ المرام».

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي» (۱۲/۱۲).

فلا ينسبون إلى البذاءة أو سباب المخالفين لهم(١٠).

لأن مقصودهم -في الظاهر- التنفير من البدع والمحدثات والأهواء وأهلها.

وسيأتي -قريبًا - طرفٌ مما ورد عن العلماء من ألفاظ قد لا يستسيغها المخالف لكونها فيمن يحبه ويتعصب له فيندفع خالطًا بين سماحة الإسلام وحسن خلق أهله، وبين الشدة والغلظة والقسوة على من هو أهلٌ لذلك. وفي هذا:

### يقول ابن زمنين المتوفى سنة (٩٩٩هـ):

«لم يزل أهل السنة يعيبون أهل الأهواء المضلة، وينهون عن مجالستهم، ويخوِّفون فتنتهم، ويخبرون بخلاقهم، ولا يرون ذلك غيبة لهم ولا طعنًا عليهم». اه

وهذا مما لا نزاع فيه متفق عليه، حكى الاتفاق على نحو ذلك الصابوني في «اعتقاد السلف وأصحاب الحديث»، وابن قدامة في «الاعتقاد»، وأبو المظفر السمعاني، والشاطبي في «الاعتصام»، وشيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى»، والبغوي في «شرح السنة» وأيضًا أبو الحسن الأشعري في «رسالته لأهل الثغر»، والسيوطي في

<sup>(</sup>۱) وقد قال الحافظ ابن رجب الحنبلي في كتابه القيم «الفرق بين النصيحة والتعيير» (ص٩) كما تقدم: «من عرف منه أنه أراد بردِّه على العلماء النصيحة للَّه ورسوله، فإنه يجب أن يُعامل بالإكرام والاحترام والتعظيم كسائر أئمة المسلمين الذين سبق ذكرهم». اه

«تنوير الحوالك» دونت أقوالهم في غير هذا الموطن.

ويقول ابن القيم:

«ومن هذا(۱): طعن ورثة الأنبياء وأهل السنة في أهل الأهواء والبدع للَّه، لا لحظوظهم وأغراضهم». اهـ

ولكل مقام مقال.

ويبين هذا الشيخ ابن باز كَيْكَلَّلُهُ في «الأدلة الكاشفة لأخطاء بعض الكتَّاب» حيث قال:

#### «الخلاصة:

أن الشريعة الكاملة جاءت باللين في محله والشدة في محلها، فلا يجوز للمسلم أن يتجاهل ذلك، ولا يجوز أيضًا أن يوضع اللين في محل الشدة، ولا الشدة في محل اللين، ولا ينبغي أيضًا أن يُنسب إلى الشريعة أنها جاءت باللين فقط، ولا أنها جاءت بالشدة فقط؛ بل هي شريعة حكيمة كاملة صالحة لكل زمان ومكان، والإصلاح لكل أمة، ولذلك جاءت بالأمرين معًا»(٢).

وما أحسن ما قاله الشاعر في هذا المعنى:

دعا المصطفى دهرًا بمكة لم يُجَبُّ وقد لان منه جانبٌ وخطابُ

<sup>(</sup>١) يعنى: جواز الطعن على بعض الأشخاص.

<sup>(</sup>٢) «فتاوى الشيخ ابن باز» (٣/ ٢٠٤)، وذكر لذلك أمثلة في (٢٧/ ٤١٩). وانظر: «الدرر السنية في الأجوبة النجدية» (١٦/ ١٣٤).

فلمَّا دعا والسيفُ سلطٌ بكفِّه له أسلموا واستسلموا وأنابوا(۱). وفي كتاب اللَّه:

﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِى ءَاتَيْنَهُ ءَايَنِنَا فَٱنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَبْعَهُ ٱلشَّيْطَنُ فَكَانَ مِنَ الْفَاوِينَ الْأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَنَهُ فَشَلُهُ الْفَاوِينَ الْفَاوِينَ الْفَاوِينَ الْفَاوِينَ الْفَادِينَ الْفَادِينَ الْفَادِينَ الْفَادِينَ الْفَادِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

هذا مثل لمن ترك العلم بالكتاب والسنة واتبع الهوى فشبه بأخسً الحيوانات(٢).

وقال: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَىٰةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَازًا ﴾ [الجمعة: ٥].

وهذه ألفاظ شديدة من رسول اللّه عليه والصحابة على في زجر المخالف لا تدخل في السباب المحرَّم:

الأول: قول أبي بن كعب ضِّطُّهُم:

قال: سمعتُ رسول اللَّه ﷺ يقول: «إِذَا اعْتَزَى أَحَدُهُمْ بِعَزَاءِ الْجَاهِلِيَّةِ

<sup>(</sup>١) نسبه الشيخ ابن باز في «مجموع فتاويه» (٣/ ١٨٤) لحسان بن ثابت صفيه.

<sup>(</sup>٢) وأخطأ من زعم أن وصف الإنسان بالكلب لا يصح وهو من البذاءة؛ لأن اللَّه لم يصف به إلا الكافر.

والصواب: أن المسلم موصوف بذلك، كما في وصف الخوارج، قال على النّارِ» على قول المسحابة عن النّارِ» على قول لم من يكفرهم وهو الراجح -، وكذا قول الصحابة النّوارج، وأكثر أهل العلم على أن الخوارج فساق غير كفار. وسيأتي التنبيه على نحو هذا في مقامه إن شاء اللّه.

فَأَعِضُّوهُ بِهَنِ أَبِيهِ وَلَا تَكْنُوا ا ١٠٠٠.

والهن: اسم من أسماء الذَّكر (العورة).

وأخرج أحمد (٢١٢١٨)، والنسائي بإسنادٍ صحيح:

عن أُبِيِّ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَنَزَى (٢) فَأَعَضَّهُ أُبَيُّ بِهَن أَبِيهِ.

فَقَالُوا: مَا كُنْتَ فَحَاشًا! (٣).

قَالَ: إِنَّا أُمِرْنَا بِذَلِكَ (1).

ومعنى (عضوه)؛ أي: اشتموه وقوله له: «اعضض بهنِ أبيك أو بذكره»، وصرحوا بلفظ الذكر.

ومعنى قوله: «لَا تَكْنُوا» أي: اشتموه صريحًا، لا تُكْنوا عن الأير

(١) أخرجه النسائي في «الكبرى» (١٨١٤) وغيره، وهو ثابت.

(٢) يعني بعزاء الجاهلية، يعني ينسب آباءه على طريق الافتخار دون أن يكون مراده التعريف، وقد ذكر الطبري في «تهذيب الآثار» الجزء المفقود (ص٣١): أن التعزي بعزاء الجاهلية أن ينادى من ركب بظلم: يال بني فلان، كما قال الشاعر:

فلما التقت فرسانُنا ورجالهم دَعُوا: يا لكعب واعتزينا بعامر.

(٣) ويبدو أن المفاهيم المغلوطة كانت قديمًا!!

(٤) وفي رواية أحمد (٢١٢٣٣) من طريق آخر عن أُبِي هَ اللهِ عَلَيْهُ: «أَنَّ رَجُلًا اعْتَزَى بِعَزَاءِ الْجَاهِلِيَّةِ فَأَعَضَّهُ وَلَمْ يُكَنِّهِ فَنَظَرَ الْقَوْمُ إِلَيْهِ، فَقَالَ لِلْقَوْمِ: إِنِّي قَدْ أَرَى الَّذِي فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَأَعَضَّهُ وَلَمْ أَنْ أَقُولَ هَذَا، إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ أَمَرَنَا إِذَا سَمِعْتُمْ مَنْ يَعْتَزِي بِعَزَاءِ الْجَاهِلِيَّةِ فَأَعِضُّوهُ وَلَا تَكْنُوا».

وقد أخرج ابن أبي شيبة (٧/ ٤٥٦) بسندٍ من طريق أبي مجلز عن عمر بن الخطاب رَقِيْهِ قال: «مَن اعْتَزَّ بِالْقَبَائِل فَاعْضُوهُ أَوْ فَامْضُوهُ»، ولكن روايته عن عمر مرسلة.

بالهن، تنكيلًا له وتأديبًا، قولوا له: عُضَّ أير أبيك.

والهن: كناية عما يُستقبح وهو عورة الرجل والمرأة(١٠).

ولا تنسَ وصف رسول اللَّه ﷺ الذي ذكره أنس ﴿ لَهُ يَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : «لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَاحِشًا وَلَا لَعَّانًا وَلَا سَبَّابًا كَانَ يَقُولُ عِنْدَ الْمَعْتَبَةِ : «مَا لَهُ تَرِبَ جَبِينُهُ » (٢)

فالذي أمر بذلك لم يكن فحاشًا ولا سبابًا فكلُّ في موطنه مدح.

الثاني: قول أبي بكر الصديق رضي العروة بن مسعود الثقفي:

كما في «صحيح البخاري» في قصة صلح الحديبية حينما قال: «وَإِنِّي لأَرَى أَوْشَابًا مِنَ النَّاسِ خَلِيقًا أَنْ يَفِرُّوا وَيَدَعُوكَ، فَقَالَ لَهُ أَبُو بَكْرٍ الصِّدِّيقُ: امْصُصْ بِبَظْرِ اللَّاتِ أَنَحْنُ نَفِرُّ عَنْهُ وَنَدَعُهُ؟ . . . »(٣).

والبظر: الهَنة التي تقطعها الخافضة من فرج المرأة عند الختان (٠٠٠).

العرب تقول هذا في موطن الذم، وهذا واضح.

فكانوا إذا أرادوا ذمًّا قالوا: «يا ابن مُقَطِّعَةِ البُّظُور» جَمع بظر.

#### قال الحافظ:

«فيه -أي: الحديث-: جواز النطق بما يستبشع من الألفاظ لإرادة

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية» لابن الأثير (٣/ ٢٥٢، ٥/ ١٩٤) وغيره من كتب الشروح.

<sup>(</sup>٢) كما في «صحيح البخاري» (٢٠٤٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٧٣١) وغيره.

<sup>(</sup>٤) كما قال ابن الأثير (١/ ١٣٨).

زجر من بدا منه ما يستحق به ذلك»(١).

### وقال ابن القيم:

فيه دليل على جواز التصريح باسم العورة إذا كان فيه مصلحة تقتضيها تلك الحال، كما أذن النبي ﷺ أن يصرّح لمن ادعى دعوى الجاهلية بهن أبيه، ويقال له: اعضض أير أبيك، ولا يكنى له، ولكل مقام مقال»(٢).

الثالث: قوله ﷺ: «لِكُلِّ غَادِرِ لِوَاءٌ عِنْدَ اسْتِهِ يَوْمَ الْقِيامَة»(٣).

والاست: اسم من أسماء الدبر.

كذا عند استه لتزداد فضيحته، نعوذ باللَّه، فتلفظ رسول اللَّه ﷺ بذكر اسم الدبر.

الرابع: ما أخرجه أحمد (١٥٧٢) بسندٍ صحيح عن السائب بن يزيد:

أَنَّ امْرَأَةً جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: «يَا عَائِشَةُ أَتَعْرِفِينَ هَذِهِ؟».

قَالَتْ: لَا يَا نَبِيَّ اللَّهِ.

فَقَالَ: «هَذِهِ قَيْنَةُ بَنِي فُلَانِ، تُحِبِّينَ أَنْ تُغَنِّيكِ؟».

قَالَتْ: نَعَمْ.

قَالَ: فَأَعْطَاهَا طَبَقًا فَغَنَّتُهَا، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَا نَفَخَ الشَّيْطَانُ فِي مَنْخِرَيْهَا اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۵/ ۳٤٠).

<sup>(</sup>۲) «زاد المعاد» (۳/ ۲۷۱).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه مسلم (١٧٣٨).

<sup>(</sup>٤) وهذا محمول على الغناء المباح مع الكراهة، لا الغناء المحرم ولا يتصور غير هذا.

## الخامس: في حديث أبي سعيد الخدري ضيطه قال:

بَيْنَا نَحْنُ نَسِيرُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِالْعَرْجِ ، إِذْ عَرَضَ شَاعِرٌ يُنْشِدُ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «خُذُوا الشَّيْطَانَ ؟ لَأَنْ يَمْتَلِئَ جَوْفُ رَسُولُ اللَّيْطَانَ ؟ لَأَنْ يَمْتَلِئَ جَوْفُ رَجُلِ قَيْحًا ، خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْتَلِئَ شِعْرًا »(١).

السادس: قوله ﷺ عن الخوارج من أهل البدع: «كِلَابُ النَّارِ ، كِلَابُ النَّارِ ، كِلَابُ النَّارِ » لِلنَّارِ » .

وكذا وصفهم الصحابة في منهم: أبو أمامة (٢)، فوصفهم بأبشع

= والطبق لا بأس به، فهو قريب من الدف، وهو جائز من الجواري.

وقد تكون هذه الجارية صغيرة، وربما كانت في أيام عيد، أو عرس أو ما شابه ذلك مما يجوز الغناء وضرب الدفوف فيه، وليس فيه إباحة الغناء المحرم الذي حرمه رسول اللَّه ﷺ في حديث آخر.

(١) صحيح: أخرجه مسلم (٢٢٥٩).

ومن ذلك: ما أورده الذهبي في «السير» (٧/ ٩٤) ترجمة منصور بن عمار، حكى: «قال ابن أبي شيبة: كنا عند ابن عيينة فسأله منصور بن عمار عن القرآن، فزَبَره، وأشار إليه بعكازة، فقيل: يا أبا محمد؛ إنه عابد، فقال: ما أراه إلا شيطانًا». لم يلتفت لمحاسنه لكونه كان مبتدعًا فتنبه.

وحكى الذهبي في «الميزان» (١/ ٥٢) ترجمة إبراهيم بن الفضل الأصبهاني الحافظ أبو نصر البار المتهم بالكذب، قال معمر بن المفاخر: «رأيته في السوق، وقد روى مناكير بأسانيد الصحاح، وكنت أتأمله تأملًا مفرطًا أظن أن الشيطان تَبدَّى على صورته». اه.

فقول أئمتنا مثل ذلك من ينبوع الوحي الذي جهله صاحب الهوى اليوم فيتكلم ويهرف بما لا يعرف فيضر واللَّه المستعان.

(٢) راجع كتابي «مناصحة الخوارج».

الألفاظ الجارحة.

ولئن قيل: إن رسول اللَّه ﷺ أو الصحابة لما ذكروا الخوارج فقالوا: «كلاب النار» كذا ليس فيه تعيين لأحد فلا يجوز التعيين.

قيل: قد ورد التعيين لبعضهم بذلك على لسان بعض الصحابة:

فقد أخرج ابن الجعد في «الجعديات»، وابن شبَّة في «تاريخ المدينة المنورة»(١) بإسناد صحيح عن كنانة مولى صفية بنت حيي ريالًا قال:

«كُنْتُ أَقُودُ بِصَفِيَّةَ بِنْتِ حُيَيٍّ لِتَرُدَّ عَنْ عُثْمَانَ وَلِيَّا اللَّهُ الْأَشْتَرُ (٢)

= وفي هذا ردُّ على بعض الجهلة بشير بن حسن التونسي، الذي يدافع عن القرضاوي المنحرف الضال، فَرَدَّ على كتاب الشيخ مقبل بن هادي في القرضاوي «إسكات الكلب العاوي»، وجزم بأن الإنسان لم يوصف بالكلب إلا الكافر، واستدل بالآية: ﴿فَتَلُمُ كُمَثُلِ ٱلْكَلِبِ ﴾!!.

فها هو رسول اللَّه ﷺ وصف الخوارج أهل البدع بكلاب النار، وكذا الصحابة، فاللَّه المستعان.

وللألباني كلام بنحوه يتعلق بعبد الرحيم الطحان، وعبد الحميد كشك، وغيرهما. وللعثيمين كلام في عبد الرحمن عبد الخالق-ذاك صاحب أبي إسحاق الحويني والحزبيين - وإتهامه. فماذا؟!

(١) «مسند ابن الجعد» (٢٦٦٦)، و «تاريخ المدينة المنورة» (٤/ ١٣١١) لابن شبَّة.

(٢) هو مالك بن الحارث المعروف بالأشتر النخعي، كان من المؤلّبين على عثمان وقطيه وإن كان ذا شهامة وفصاحة وبلاغة شريفًا شجاعًا مقدامًا، ترجمته في «السير» (٤/ ٣٤) وغيرها، وسأل مهنا الإمام أحمد عنه: أروى عنه الحديث؟ قال: لا، كان شديدًا يوم صفين، لكنه بالطبع عند أصحاب الموازنات ممدوح.

وأخرج الخلال في «السنة» (٨٣٦)، و«المنتخب من العلل» (ص٢٤٠) بإسناد حسن: عن عبد اللَّه بن سلمة قال: «دخلنا على عمر بن الخطاب معاشر من=

فَضَرَبَ وَجْهَ بَغْلَتِهَا حَتَّى مَالَتْ، فَقَالَتْ: رُدُّونِي لَا يَفْضَحُنِي هَذَا الْكَلْبُ قَالَ: وُدُّونِي لَا يَفْضَحُنِي هَذَا الْكَلْبُ قَالَ: فَوَضَعْتُ خَشَبًا بَيْنَ مَنْزِلِهَا وَبَيْنَ مَنْزِلِ عُثْمَانَ، يَنْقُلُ عَلَيْهِ الطَّعَامَ وَالشَّرَابَ».

والحسن البصري قال حين خرج يزيد بن المهلب لما خرج على أميره فتبعه الناس:

«كلما نعر كلبٌ أو ديكٌ تبعتموه».

أخرجه البخاري في «تاريخه الأوسط» (١/ ٢٤٧) بسندٍ حسن.

وسمَّاه الحسن البصرى يومًا عدو اللَّه فقال:

«كلما نعر لهم ناعر اتبعوه، هذا عدو اللَّه بن المهلب».

أخرجه البلاذري في «أنساب الأشراف» (٨/ ٣٠٩) بسندٍ صحيح.

واستشهد الإمام أحمد بقول الحسن هذا كذا في «السنة» للخلال

(٨٥٤)، لم ينكر التعيين على الحسن بل احتج به.

فهل عُيِّن أم لا؟ ولكنهم أهل البدع يخافون على أعراضهم وجلودهم . وفي قول أبي غالب: قال:

«لَمَّا أُتِيَ بِرُءُوسِ الْأَزَارِقَةِ فَنُصِبَتْ عَلَى دَرَجِ دِمَشْقَ، جَاءَ أَبُو أُمَامَةَ فَلَمَّا

<sup>=</sup> مَذْحج، وكنت أقربهم منه مجلسًا، فجعل عمر ينظر إلى الأشتر ويصرف بصره، فقال: أمنكم هذا؟ قلتُ: نعم يا أمير المؤمنين، قال: ما له قاتله اللَّه، كفى اللَّه أمة محمد شرَّه، واللَّه إني لأحسب أن للناس منه يومًا عصيبًا».

اللَّه أكبر على فراسته.

رَآهُمْ دَمَعَتْ عَيْنَاهُ، فَقَالَ: كِلَابُ النَّارِ، ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، هَؤُلَاءِ شَرُّ قَتْلَى قُتِلُوا تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ، وَخَيْرُ قَتْلَى قُتِلُوا تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ الَّذِينَ قَتَلَهُمْ هَؤُلَاءِ.. »(۱).

كذا عَيَّنهم وهم أمامه.

فقوله لهم وقد نصبت رءوسهم: «كلاب النار..» دليل على جواز التعيين لبعض الناس بتشبيهه بالكلب لبدعة هو عليها، أو لخصلة ذميمة، كما فعلت صفية والمام ومع ذلك لا ينبغي أن يُعَيَّن كلبًا من الخوارج بأنه في النار فيقول: «يا كلب النار»، لأن القائل لا يدري لعله يختم له بتوبة فيغفر اللَّه له.

السابع: قول رسول اللَّه عَلَيْكَةٍ:

«يَكُونُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ دَجَّالُونَ كَذَّابُونَ يَأْتُونَكُمْ مِنَ الأَحَادِيثِ بِمَا لَمْ تَسْمَعُوا أَنْتُمْ وَلَا آَبَاؤُكُمْ ، فَإِيَّاكُمْ وَإِيَّاهُمْ لَا يُضِلُّونَكُمْ وَلَا يَفْتِنُونَكُمْ \* "".

فسمَّاهم عَلَيْكُ دِجالين.

الثامن: وقال رسول اللَّه ﷺ في قصة فتح مكة:

«تَرَوْنَ أَوْبَاشَ قُرَيْشٍ وَأَتْبَاعَهُمْ »(٣).

وأوباش معناه أخلاط من السفلة.

<sup>(</sup>١) وهذا أخرجه عبد الرزاق (١٨٦٦٣)، والترمذي (٣٠٠٠) وغيرهما بسندٍ يثبت إن شاء اللَّه.

<sup>(</sup>Y) كما في «صحيح مسلم» (V).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٧٨٠).

وقد تقدم أن رسول اللَّه عِين ما كان سبابًا ولا فحاشًا ولا لعانًا عِين .

ما كان يسب الآخرين أو يشتمهم، فدل على أن شدة رسول اللَّه ﷺ عند الرد أو البيان لا يجوز إطلاق السباب عليها ولا هي من الفحش والبذائة في القول.

وفي صفة رسول اللَّه ﷺ في التوراة: قوله تعالى: «سَمَّيْتُكَ المتَوَكِّلَ لَيْسَ بِفَظِّ وَلَا غَلِيظٍ وَلَا سَخَّابٍ فِي الأَسْوَاقِ وَلَا يَدْفَعُ بِالسَّيِّئَةِ السَّيِّئَةَ وَلَكِنْ يَعْفُو وَيَغْفِرُ..»(١).

فالألفاظ الشديدة التي قالها ﷺ مع هذا الوصف له يدل على أنها لا بذاءة فيها ولا سباب، وإنما هي من الشدة عند الرد أحيانًا، وفيها حكمة، واللَّه أعلم.

التاسع: لعن بعضُ الصحابة و كابن أبي أوفى الأزارقة -فرقة من الخوارج- فقال: «لَعَنَ اللَّهُ الأَزارِقةَ». وخرجته في كتابي «مناصحة الخوارج».

العاشر: قول رسول اللَّه ﷺ:

«يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ يُغَرْبَلُونَ فِيهِ غَرْبَلَةً ، يَبْقَى مِنْهُمْ حُثَالَةٌ قَدْ مَرِجَتْ عُهُودُهُمْ وَأَمَانَاتُهُمْ ، وَاخْتَلَفُوا فَكَانُوا هَكَذَا» ، وشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ .

قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَمَا الْمَخْرَجُ مِنْ ذَلِكَ؟

قَالَ: «تَأْخُذُونَ مَا تَعْرِفُونَ ، وَتَدَعُونَ مَا تُنْكِرُونَ ، وَتُقْبِلُونَ عَلَى أَمْر

<sup>(</sup>١) كما في «صحيح البخاري» (٢١٢٥).

خَاصَّتِكُمْ ، وَتَدَعُونَ أَمْرَ عَامَّتِكُمْ »(١).

الحادي عشر: في «صحيح البخاري»:

قوله ﷺ: «يَا عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرٍ و كَيْفَ بِكَ إِذَا بَقِيتَ فِي حُثَالَةٍ مِنَ النَّاسِ بِهَذَا؟»(٢).

وبوَّب البخاري له بباب: «إِذَا بَقِيَ فِي حُثَالَةٍ مِنَ النَّاسِ»(٣).

الثاني عشر: قوله رسول اللَّه عَلَيْكَةٍ:

«إِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئِمَّةَ الْمُضِلِّينَ»('').

وقال رسول اللَّه عَيْظِيُّهُ حينما سأله حذيفة رضِّظُنِّه عن الشرِّ بعد الخير فقال:

«نَعَمْ، دُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا»(°).

وقال ﷺ عند غياب العلماء بقبضهم:

«اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسًا جُهَّالًا، فَسُئِلُوا فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْمٍ، فَضَلُّوا

# وَأَضَلُّوا»(٢).

(١) وبنحوه في رواية أحمد (٧٠٤٩) بإسنادٍ حسن، وله شواهد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٨٠)، وفي رواية (٤١٥٦): «يُقْبَضُ الصَّالِحُونَ الْأَوَّلُ فَالْأَوَّلُ، وَفِي رواية (٤١٥٦): «يُقْبَضُ الصَّالِحُونَ الْأَوَّلُ فَالْأَوَّلُ، وَالشَّعِيرِ لَا يَعْبَأُ اللَّهُ بِهِمْ شَيْئًا».

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٢٢٢٩) وغيره بسندٍ صحيح، وهي عند أبي داود (٢٥٢)، وخرجتها في كتابي «الفوائد النيرة» برقم (١٣١٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧٠٨٤)، ومسلم (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١٠٠)، ومسلم (٢٦٧٣).

فسماهم جهالًا ، وضُلَّالًا .

الثالث عشر: وقد وصف النبي عَلَيْهُ المبطل الذي يقول الشعر لدحض ما قال رسول اللَّه عَلَيْهُ بالرأي والاعتراض على ما حكم به عَلَيْهُ بقوله عَلَيْهُ:

«هَذَا مِنْ إِخْوَانِ الْكُهَّانِ»(۱).

من أجل سجعه الباطل.

الرابع عشر: وقال رسول اللَّه ﷺ عن الخوارج -وهم من بني آدم-: «شَرُّ الْخَلْق وَالْخَلِيقَةِ».

والخليقة: قيل: هم البهائم.

وأحاديثهم خرجتها كلها في «تحقيقي للبداية والنهاية»، و «مناصحة الخوارج».

\* \* \*

(۱) حينما اعترض على قضاء رسول اللَّه ﷺ بأن دية الجنين غُرَّةٌ عبدٌ أو أمةٌ، وقال: «يا رسول اللَّه كَيْفَ أَغْرَمَ مَنْ لَا أَكَلَ، وَلَا شَرِبَ، وَلَا نَطَقَ، وَلَا اسْتَهَلَ، فَمِثْلُ ذَلِكَ يُطَلِّ»، فقال رسول اللَّه ﷺ . . . . فذكره .

أخرجه البخاري (٥٧٥٨)، ومسلم (١٦٨١).

# شدة الإنكار على المخالف بألفاظ مستبشعة غير داخل في السباب المحرم إذا كان اللافظ محقًا

\* لقد تلفظ الصحابة بألفاظ فيها شدة عند ردِّهم على المخالفين.

- فرسول اللَّه ﷺ يقول لرجلٍ ينصحه على الملأ، وقد كان الرجل خطيب القوم - وحسبك بمكانته ظينه -، قال له لخطاٍ أخطأ فيه لم يقصد ما قد يُفهم من قوله.

قال رسول اللَّه ﷺ: «بئسَ الْخَطِيبُ أَنْتَ»(١).

- وتقدم شدة ابن عمر رفيها على ولده حينما أظهر اعتراضًا ، وشدة أبى بكر على ولده حينما تخلف عن إكرام الأضياف.

- وَصَلَّى جَابِرٌ فِي إِزَارٍ قَدْ عَقَدَهُ مِنْ قِبَلِ قَفَاهُ وَثِيَابُهُ مَوْضُوعَةٌ عَلَى الْمِشْجَب(٢).

فَقَالَ لَهُ قَائِلٌ : تُصَلِّي فِي إِزَارٍ وَاحِدٍ؟

فَقَالَ: إِنَّمَا صَنَعْتُ ذَلِكَ لِيَرَانِي أَحْمَقُ مِثْلُكَ وَأَيُّنَا كَانَ لَهُ ثَوْبَانِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَيَيْ (٣٠).

فكلما نظرت في السنة، والآثار الواردة عن سلف الأمة عند ردودهم

<sup>(</sup>۱) كما في «صحيح مسلم» (۸۷٠).

<sup>(</sup>٢) المشجب: هو عيدان تربط رؤوسها وتفرق قوائمها تعلق عليه الثياب.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٥٢).

على المخالف، تجد شدة واضحة جليّة، فالذين ينكرون الشدة على المخالف عند الرد هم في حاجة للتعرُّف على منهج السلف والعلماء في الردود، للعلم بفقه ذلك ولا يكون هذا إلا بمزيد من طلب العلم حتى يكون المرء على نهج سلف الأمة بدلًا من أن يدعيه وهو ينكر أصوله لجهله، ولكن كما تقدم: لكل مقام مقال، الشدة لها موطنها، واللين له موطنه، وليس هنا محل الإسهاب في بيان ذلك، إنما تجده في أبواب الأمر بالمعروف ومباحثه مبثوثة، من طلبها وجدها، واللّه الموفق.

فالشدة على المخالف بألفاظ شديدة من منهج أهل السنة لا ينكرها إلا جاهل.

\* وقد قال غير و احدٍ من الصحابة وقت الإنكار بشدة: «أخطأت استك الحفرة».

## - فعن نعيم بن دجاجة الأسدي قال:

كُنْتُ عِنْدَ عَلِيٍّ وَ النَّاسِ مِائَةُ سَنَةٍ وَعَلَى الْأَرْضِ عَيْنُ تَطْرِف، أَخْطَتْ الْقَائِلُ: لَا يَأْتِي عَلَى النَّاسِ مِائَةُ سَنَةٍ وَعَلَى الْأَرْضِ عَيْنُ تَطْرِف، أَخْطَتْ اسْتُكَ الْحُفْرَة؟

إِنَّمَا قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَا يَأْتِي عَلَى النَّاسِ مِائَةُ سَنَةٍ وَعَلَى الْأَرْضِ عَيْنُ تَطْرِفُ مِمَّنْ هُوَ الْيَوْمَ حَيُّ، وَإِنَّمَا رَخَاءُ هَذِهِ وَفَرَجُهَا بَعْدَ الْمِائَةِ»(١). فقوله: يا فروخ: أي يا صغير.

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه أحمد (١١٨٧)، وفي «فضائل الصحابة» (١٢٣٥) وغيره.

- ولما قال عطاء بن السائب: سمعت عبد الرحمن الحضرمي أيام ابن الأشعث يخطب وهو يقول:

يا أهل الشام، أبشروا، فإن فلانًا أخبرني أن رسول اللَّه ﷺ قال: «يَكُونُ قَوْمٌ فِي آخِرِ أُمَّتِي يُعْطَوْنَ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ مَا يُعْطَى أَوَّلُهُمْ، يُقَاتِلُونَ أَهْلَ الْفَتَنِ، يُنْكِرُونَ الْمُنْكَرَ»، وأنتم هم.

فقال له أبو البختري -وهو من فقهاء التابعين-:

«أَخْطَأَتْ اسْتُكَ الْحُفْرَةَ»(١).

وهذا كثير تجده في ردود العلماء على المخطئين:

من ذلك: ما حكاه المدائني قال:

بعث يزيد بن معاوية الضحاك بن قيس ليأخذ بيعة ابن الزبير، فأبى أن يبايع، فقال الضحاك: إنك إن لم تبايع طائعًا بايعت كارهًا.

فقال ابن الزبير: إنك يا ثعلبة بن ثعلبة تيس بحيرة -يشبِّهه بابن الناقة-تبيع الضربة بالقبضة، أردتَ الحقحقة -أي: السير الشديد- فأخطأت استك الحفرة(٢)،

كأنه يتهمه بالتسرُّع.

ومنه: قول حذيفة لرجل استأذن عليه فأدخل رأسه.

فقال حذيفة وظلينه: «قد أدخلت رأسك فأدخل استك»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسدد كما في «المطالب العالية» (٤٤٧٦).

<sup>(7)</sup> كما في «الأنساب» للبلاذري (7/70).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة (٥/ ٢٩٥)، والخرائطي في «اعتلال القلوب» (٢٨١) بإسناد حسن، لولا عنعنة أبي إسحاق السبيعي.

وهذا كثير في ثنايا كلام أهل العلم تجده في الكتب.

بل ورد عن عليِّ ضِيُّ اللهُ قُولُه: «اقشعرت شعيرات استك»(١).

فهل كل هؤلاء عندهم فظاظة أو كانوا سبابين، وشتامين، وأصحاب بذائة، حينما تكلموا بهذه الألفاظ في ردودهم على المخالفين؟! (٢).

إنه يعمى ويصم.

سلام عليكم لا نبتغي الجاهلين، كذا الكيل بمكيالين، ورحمة اللَّه على الإنصاف. حتى لو قال مثل أبي إسحاق الحويني -الذي يتعصبون له- قبل تلوّنه- بجواز الشدة على المخالف ولو بالألفاظ الشديدة، فقد قال قديمًا:

«لم يختلف أهل العلم في جواز الشدة على المخالف إذا كان للمخالف حشمة وكلمة مسموعة، وكان في بعض فتاويه ما يهدر حدًّا من حدود اللَّه، أو يجرئ العوام على حدود اللَّه، أنهم أجازوا أن نتكلَّم فيه بكلام شديد».

كذا يقول، فراجع مقطعًا بالصوت والصورة «الرد العلمي المفحم على كل من اتهم العلامة رسلان بأنه سباب وشتام» الدقيقة (٣٢).

وخذ لقوله دليلين من أدلة ما ذكرته:

<sup>(</sup>١) كما عند الطبراني في «الكبير» (٦٥١) (١/ ٢٣٧)، وفي سنده ضعف.

<sup>(</sup>۲) والعجيب: أن أهل البدع اليوم الذين يتهمون أهل السنة بأنهم سبابة وشتامة، لكونهم يشددون في ألفاظهم على المخالف -والظاهر: غيرة على الدين-، لا يغارون حينما يرون التشريد والتهجير وخراب الدول وفساد العقائد وحيرة القوم بسبب المردود عليهم، كذلك لا يرون شدة أهل البدع على أهل السنة -وهي ليست في محلها - حينما يصفون من يخالفهم -وهم أهل حق - برأصحاب قرون - وتربوا في زريبة - وأنهم خونة وعملاء وعبدة طاغوت - وحمقى - وأصحاب جليطة، و . . . )، لا يرون هذا سبابًا، ولا عجب، فالهوى والتعصب يفعل في أهله أكثر من هذا!! .

ومما ورد عن الصحابة من شدة على المخالف عند الرد:

قول العباس لعمر بن الخطاب عن عليّ بن أبي طالب:

«يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، اقْضِ بَيْنِي وَبَيْنَ هَذَا الْكَاذِبِ الآثِمِ الْغَادِرِ الْخَائِنِ».

قال ذلك على وجه الإدلال على على بن أبي طالب ابن أخيه، أراد العباس ردع على معلى على على العتقد أنه مخطئ فيه.

والشاهد: الشدة على المخالف عند الرد.

وتقدم شدة أبي بكر على ولده والأضياف ودعاؤه على ولده:

«يَا غُنْثَرُ، فجدَّع وسبَّ»، وقوله للأضياف: «كُلُوا لَا هَنِيئًا» من شدة غيظه دعا بالجدع -قطع الأنف- هذا في الرد عند المخالفة.

فعلام يُنكر على من يُشدِّد بنحو من هذا فيما هو أخطر من التقصير في حق الأضياف وغيره.

\* وقال معاوية ﴿ اللَّهُ بن عمرو بن العاص لما حكى عبد اللَّه بن عمرو اعتراضًا على من قتلا عمار بن ياسر ، وجاءا يختصمان كلٌ يدعي أنه هو الذي قتله.

<sup>= -</sup> شدة النبي رسطة على أسامة حينما أراد أن يشفع في حدِّ من حدود اللَّه، في المرأة المخزومية التي سرقت. وهو في «صحيح مسلم».

<sup>-</sup> وكذلك رده على الخطيب الذي أخطأ على الملأ خطأً لم يقصده فقال له: «بِنْسَ الْخَطِيبُ أَنْتَ ...». والأدلة كثيرة تأتى في موطنها.

فقال عبد اللَّه بن عمرو: «لِيَطِبْ بِهِ أَحَدُكُمَا نَفْسًا لِصَاحِبِهِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «تَقْتُلُهُ الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ»، فَقَالَ مُعَاوِيَةُ: أَلَا تُغْنِي عَنَّا مَجْنُونَكَ يَا عَمْرُو، فَمَا بَاللَّكَ مَعَنَا...» الأثر (۱).

وهذه شدة عند الرد بصرف النظر عن مسألة تصويب رأي معاوية ولله عن من تخطئته في قوله، لكن وجه الشاهد: أنه شدد عليه عند الرد عليه -فلا إنكار للشدة عند الرد-.

وإنما محل النزاع: هل يستحق عبد اللَّه بن عمرو هذا الزجر والشدة عند الرد أم هو محق فيما يقول؟! هذا محل النزاع فلا يذهب الذاهب بعيدًا.

\* وكذلك قول أبان بن سعيد بن العاص في ردِّه على أبي هريرة: «أَنْتَ بِهَذَا يَا وَبرٌ تَحَدَّرَ مِنْ رَأْس ضَأْنٍ »(٢).

كأنه ينسب أبا هريرة إلى قلة القدرة على القتال تحقيرًا له، كأنه ليس له

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦٩٢٩) وغيره بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) ولفظ أبي داود (٢٧٢٣) عن أبي هريرة و الله على الله على بعث أبان بن العاص على سريَّة مِنْ الْمَدِينَة قِبَلَ نَجْدٍ، فَقَدِمَ أَبَانُ بْنُ وَأَصْحَابُهُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ

فبه يصح السند بالقصة، واللَّه أعلم.

في الحرب، وكأن رسول اللَّه ﷺ كره ما قال أبان لأبي هريرة فقال له: «اجْلِسْ يَا أَبَانُ».

وسبب ذلك: أن أبان بن سعيد قد قتل النعمان بن قوقل والله وكان أبان يومها كافرًا، فهو ينكر على أبي هريرة: وكأن أبان يقول: ماذا في رجل مات شهيدًا على يدي، وأبان أسلم بعد (١٠). ولم يهن الله أبانا على يديه فيقتل كافرًا.

كما هو مصرَّح به في رواية البخاري (٢) عن أبي هريرة وَ اللهُ عَالَ : 

أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ ، وهُوَ بِخَيْبَرَ بَعْدَ مَا افْتَتَحُوهَا فَقُلْتُ : 
يَا رَسُولَ اللَّهِ أَسْهِمْ لِي .

فَقَالَ بَعْضُ بَنِي سَعِيدِ بْنِ الْعَاصِ: لَا تُسْهِمْ لَهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ.

فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةً: هَذَا قَاتِلُ ابْنِ قَوْقَلِ.

فَقَالَ ابْنُ سَعِيدِ بْنِ الْعَاصِ: وَاعَجَبًا لِوَبْرِ تَدَلَّى عَلَيْنَا مِنْ قَدُومِ ضَأْنٍ يَنْعَى عَلَيَ قَتْلَ رَجُلٍ مُسْلِمٍ أَكْرَمَهُ اللَّهُ عَلَى يَدَيَّ وَلَمْ يُهِنِّي عَلَى يَدَيْهِ. قَالَ: فَلَا أَدْرِي أَسْهَمَ لَهُ أَمْ لَمْ يُسْهِمْ لَهُ.

<sup>(</sup>١) وحق هذا أن يكون من باب قوله ﷺ: «يَضْحَكُ اللَّهُ لِرَجُلَيْنِ، يَقْتُلُ أَحَدُهُمَا الآخَرَ، كِلَاهُمَا يَدْخُلُ الْجَنَّة» قَالُوا: كَيْفَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «يُقْتَلُ هَذَا فَيَلِجُ الْجَنَّة، ثُمَّ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَى الآخَرِ فَيَهْدِيهِ إلَى الإسْلَامِ، ثُمَّ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُسْتَشْهَدُ». تَتُوبُ اللَّهُ عَلَى الآخَرِ فَيَهْدِيهِ إلَى الإسْلَامِ، ثُمَّ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُسْتَشْهَدُ». أخرجه مسلم (١٨٩٠) عن أبي هريرة ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى المَّامِ عَلَى اللَّهِ فَيُسْتَشْهَدُ».

<sup>(</sup>۲) برقم (۲۸۲۷).

\* وكذلك قول كثير من الصحابة: «كَذَبَ فُلَانٌ».

\* قالها ابن عمر للحجاج: «كَذَبْتَ، كَذَبْتَ، كَذَبْتَ»، لما ادَّعى أن ابن الزبير رَفِيُ حرَّف كتاب اللَّه.

أخرجه مسلم في «صحيحه» (٢٣٨٠).

\* وكذا قالها رسول اللَّه عَلَيْتُهُ: «كَذَبَ أَبُو السَّنَابِل بْنُ بَعْكَك»،

يعني: أخطأ، وذلك لما ادعى أن سُبيعة لا يصلح أن تتزوج حتى تعتد أربعة أشهر وعشرًا (آخر الأجلين)، وقد وضعت حملها بعد وفاة زوجها بليالٍ، كما بينته في «تبصير النساء»، وإن كان السند بهذا اللفظ فيه مقال.

وأصل القصة في «الصحيحين» بغير ذكر قوله: «كَذَبَ أَبُو السَّنَابِلِ». وعلى كلَّ :

هذا طرف من شدة الصحابة في الردود على المخالفين.

وما نسبهم أحدٌ إلى السباب، ولا إلى الفظاظة، ولا إلى بذاءة اللسان، ولكن ما للملبِّسين وهؤلاء السلف، إن هي إلا دعوى في انتسابهم إليهم، واللَّه المستعان.

ومن ذلك: ما ورد عن الأزرق بن قيس الحراني قال:

كُنْتُ جَالِسًا إِلَى ابْنِ عُمَرَ، فَسَأَلَهُ رَجُلٌ، فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ إِنِّي

أَحْرَمْتُ، وَقَدْ جَمَعْتُ شَعْرِي.

فَقَالَ: «أَمَا سَمِعْتَ عُمَرَ فِي خِلَافَتِهِ قَالَ: مَنْ ضَفَّرَ رَأْسَهُ أَوْ لَبَّدَهُ فَلْيَحْلِقْ؟».

قَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ إِنِّي لَمْ أُضَفِّرْهُ، وَلَكِنِّي جَمَعْتُهُ.

فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: «عَنْزٌ، وَتَيْشُ، وَتَيْسُ عَنْز »(١).

- وابن عمر رها الله وصف رجلًا يريد زجره بأنه حمار (٢٠).

كما وصف جابر بن عبد اللَّه ﴿ أَنْهَا اللَّهُ عَلَيْهُا آخر أَراد زجره لاستنكاره عليه ما لا يعلم، فقال له: إِنَّمَا صَنَعْتُ ذَلِكَ لِيَرَانِي أَحْمَقُ مِثْلُكَ . . . .

والباب واسع، فماذا؟!

\* وخذ هذه القصة لتعلم شدة ألفاظ السلف في جرح الناس، لاسيما إذا كانت لأهل البدع المخالفين المنحرفين وهو رجل من التابعين:

أخرج ابن سعد في «الطبقات الكبرى» ( $^{(*)}$  بإسنادٍ صحيح:

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٢/ ٢٦٥) رقم (١٣٠٦٢)، والحارث بن أبي أسامة (٢٦٣ زوائد) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) فقد أخرج ابن أبي شيبة (١/ ٤٥٨)، والبيهقي في «الشُّعب» (٢٧٣٩) بإسناد صحيح عن علقمة بن عبد اللَّه قال: قَدِمْنَا الْمَدِينَةَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، فَأَمَرْتُ أَصْحَابِي أَنْ يَرْتَجِلُوا، ثُمَّ أَتَيْتُ الْمَسْجِدَ، فَجَلَسْتُ قَرِيبًا مِنِ ابْنِ عُمَرَ، فَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِي، فَجَعَلَ يُحَدِّثُنِي وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ، فَقُلْنَا: كَذَا وَكَذَا، فَلَمَّا كَثُرَتْ، قُلْتُ لَهُ: اسْكُتْ، فَلَمَّا قَضَيْنَا الصَّلَاةَ ذَكَرْتُ ذَلِكَ لِإبْنِ عُمَرَ، فَقَالَ: «أَمَّا أَنْتَ فَلَا جُمُعَةَ لَكَ، وَأَمَّا صَاحِبُكَ فَحِمَارٌ».

<sup>(</sup>٣) «الطبقات الكبرى» (٧/ ١٣٤).

عن أبي السليل القيسي ضريب بن نقير التابعي الثقة قال:

أَتَيْتُ صِلَةَ الْعَدَوِيَّ فَقُلْتُ لَهُ: يَا صِلَةُ، عَلَّمْنِي مِمَّا عَلَّمَكَ اللَّهُ.

فَقَالَ لِي: أَنْتَ مَثَلِي. أَوْ نَحْوِي. يَوْمَ أَتَيْتُ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَتَعَلَّمُ مِنْهُمْ.

قَالَ: فَقُلْتُ: عَلِّمْنِي مِمَّا عَلَّمَكَ اللَّهُ.

فَقَالَ: انْتَصِحِ الْقُرْآنَ، وَانْصَحْ لِلْمُسْلِمِينَ، وَكَثِّرْ فِي دُعَاءِ اللَّهِ مَا اسْتَطَعْتَ، وَلا تَكُونَنَّ قَتِيلَ الْعَصَا، قَتِيلَ عَمِيَّةٍ جَاهِلِيَّةٍ (''، فَإِنِّي لا أُبَالِي أَبَالِي أَبِرِجْلِ خِنْزِيرٍ جَرَرْتُ أَوْ بِرِجْلِهِ.

وَإِيَّاكَ وَقَوْمًا يَقُولُونَ: نَحْنُ الْمُؤْمِنُونَ وَلَيْسُوا مِنَ الإِيمَانِ عَلَى شَيْءٍ، وَهُمُ الْحَرُورِيَّةُ. ثَلاثَ مَرَّاتٍ.

# \* بل قد كان معروفًا في العرب هذه الشدة:

كقول بعض العرب:

كل عدو كيده في استه فغير مخشي ولا نائره قد خابت العقرب واستيقنت أن ما لها دنيا ولا آخره (۲). يعنى: أن أكثر كيده ضراطًا ، فلا تخش منه .

(١) ففي «صحيح مسلم» (١٨٤٨) عن أبي هريرة ولي عن النبي على أنه قال: «مَنْ خَرَجَ مِنَ الطَّاعَة وَفَارَقَ الْجَمَاعَةَ فَمَاتَ، مَاتَ مِيتَة جَاهِلِيةً. وَمَنْ قَاتَلَ تَحْتَ رَايَةٍ عِمِّيةٍ، وَمَنْ قَاتَلَ تَحْتَ رَايَةٍ عِمِّيةٍ، يَغْضَبُ لِعَصَبَةٍ، أَوْ يَنْصُرُ عَصَبَةً فَقُتِلَ، فَقِتْلَةٌ جَاهِلِيةٌ...» الحديث. (٢) انظر: «أنساب الأشراف» للبلاذري (٢٠٧/٤).

## وقوع الشتم أو الطعن والسباب من علماء الجرح والتعديل بألفاظ جارحة شديدة

كثير هو على ألسنة علماء الجرح والتعديل، يطلق على المجروح:

«الكلب»، أو «الدجال»، أو «المضل»، أو «صاحب القرون»، أو «استحقاقه للضرب بالنعل»، أو «التشبيه بالحمار»، أو «الحيوان الذي يضحى به»، أو أنه «فَسْل»، أو أنه «لا يساوي دستجة بقل»، أو أنه «أحمق من هبنَّقة القيسي»، أو أنه «من إخوان الكهان»، أو «الخائب»، أو «الأعمى»، أو «ما أحوجه إلى أن تُضرب عنقه»، أو أنه «لُعنة»، أو أنه «كان وقحًا»، أو «المفتري»، أو «المجرم»، أو «الضال المضل»... إلخ يقدحون الرواة بمثل هذه الألفاظ

ولم يقل أحدٌ من العقلاء فضلًا عن أهل العلم إن هذا من السباب المنهي عنه.

#### وإليك هذا:

- قال أبو أحمد الزبيري، عن عمران بن مسلم الفزاري الكوفي الرافضي:

«رافضي كأنه جَرْو كلب»(١).

- وفي «السير»(٢) من شعر أبي طاهر السلفي:

<sup>(</sup>١) انظر: «تاريخ الإسلام» للذهبي (٣/ ٩٣٧) وغيره.

<sup>(</sup>٢) «سير أعلام النبلاء» (٢١/ ٣٥).

وأتباعُ ابن كُلَّابِ كِلابُ على التحقيقِ هم من شرِّ آل وأتباعُ ابن محمد أبو منصور الثعالبي في «المنتحل» (ص ١٣٤):

لقد جل قدر الكلب أن كان كلما عوى وأطال النبح ألقمته الحجر – وقال الجوزجاني المتوفى (سنة ٢٥٩) عند كلامه عن أبي الصلت الهروي في «أحوال الرجال» برقم (٣٧٩) عن بعض الأئمة أنه قال عنه:

«وهو أكذب من روث حمار الدجال، وكان قديمًا متلوثًا في الأقذار».

- وأخرج ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل»(١) بسنده عن ابن إدريس قال:

«كنتُ عند مالك بن أنس فقال له رجل:

يا أبا عبد اللَّه:

إني كنت بالريِّ عند أبي عبيد اللَّه -يعني: الوزير- وثَمَّ محمد بن إسحاق.

فقال ابن إسحاق: اعرضوا عليَّ علم مالك، فإني بيطاره.

فقال مالك: دجال من الدجاجلة».

- وفي «تاريخ البخاري الكبير»(٢):

قيل لمحمد بن مسلمة: ما لرأي فلان دخل البلاد كلها إلا المدينة؟

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۲۰) وكذا في (۷/ ۱۹۳).

<sup>(</sup>۲) (۱/ ۲٤٠) رقم (۲۵۹).

فقال: إنه دجال من الدجاجلة، وقال النبي ﷺ: «لَا يَدْخُلُهَا الطَّاعُونُ وَلَا الدَّجَّالُ».

وكذا قال هذه الكلمة غير واحد من علماء الجرح والتعديل(١٠).

- وقال الدارقطني عن محمد بن يوسف بن يعقوب الرازي:

«دجال كذاب يضع الحديث»(٢).

- وقال السعدي عن عبد الملك بن هارون بن عنترة:

«دجال كذاب» (۳).

- وقال علي بن المديني عن أبي داود النخعي سليمان بن عمرو

### ابن عم شريك القاضى:

«كان من الدجالين».

وقال ابن معين عنه: «كذاب النخع»(٤).

- وقال الإمام أبو محمد الأندلسي القحطاني في «نونيته»:

«يا أشعرية يا أسافلة الورى». وأسافلة جمع سافل.

كذا لهم ألفاظ شديدة في الجرح والتعديل، ولم يقل أحدُ أن مثل هذا

<sup>(</sup>۱) راجع «المجروحين» رقم (۵۷، ۲۸، ۸۲، ۹۹۸)، و «بغية الطلب في تاريخ حلب» (۳/ ۱۵۳۳) وغيرهما كثير .

<sup>(</sup>۲) «تاریخ بغداد» (۶/ ۲۲۸).

<sup>(</sup>٣) «الكامل في الضعفاء» (٦/ ٥٢٩).

<sup>(</sup>٤) «تاريخ الإسلام» للذهبي (٤/ ١٠١٦) و «تاريخ ابن معين» (١/ ٥١).

من السباب أو البذاءة ، إلا بعض الجهال أو أهل الهوى الذين يتألمون من الجرح، يفتعلون هذه الألقاب يحمون بها أنفسهم ومسالكهم المردية والعياذ بالله

### \* ومن ذلك أيضا:

- قول أبي طاهر السلفي:

وجعد (١) ثمَّ جهم (٢) ثم ابن حرب (٣) حَمير يَستحقون المخالي وثور(١) كاسمه أو شئت فاقلب(١) وحفص الفرد(١) قرد ذي افتعالِ وبشر (۷) لا أرى بُـشـرى فـمـنـه تـولـد كـل شـرِّ واخـتـلالِ وأتباع ابن كُللَّاب (^) كِللَّاب على التحقيق هم من شرِّ آل وكذاك أبو الهذيل(٩)، وكان مولى لعبد القيس قد شان الموالى

<sup>(</sup>١) هو الجعد بن درهم، كان من القائلين بخلق القرآن.

<sup>(</sup>٢) الجهم بن صفوان، ناشر مذهب الجهمية المنحرف.

<sup>(</sup>٣) هو جعفر بن حرب الهمداني، من أئمة المعتزلة وبئست الإمامة.

<sup>(</sup>٤) ثور بن يزيد الحمصى، كان قدريًا.

<sup>(</sup>٥) يعنى: إذا قلبت «ثور» كانت «روث»، وسيأتي في كلام غيره في ثور بن يزيد هذا

<sup>(</sup>٦) حفص الفرد، ممن كان يقول: القرآن مخلوق، وكفَّره الشافعي لما ناظره. وقد تعلُّم منه الحسين الكرابيسي الكلام. قال الذهبي: مبتدع، وقال النسائي: صاحب

<sup>(</sup>V) الظاهر أنه بشر المريسي المعتزلي.

<sup>(</sup>٨) عبد اللَّه بن سعيد بن كلاب، الذي تُنسب إليه الطائفة الكلَّابية.

<sup>(</sup>٩) هو أبو الهذيل العلاف المعتزلي.

ولا نسي ابن أشرس(۱) المكنى أبا معن شمامة فهو غالي ولا ابن الحارثِ البصري ذاك المصري ذاك المصري أله المحارثِ البصري أله المحارثِ المحارث

- وقال الذهبي في ترجمة موسى بن عبد اللَّه الطويل:

«انظر إلى هذا الحيوان المتهم»(٣).

- وقال في «المغني في الضعفاء» ترجمة القاسم بن داود البغدادي:

«من حيوانات البر أو لا وجود له»(٤).

- وقال في تجريح أحمد بن موسى النجار:

«حيوان وحشي»(۵).

- وقبله قول سفيان الثوري عن ثور بن يزيد:

«خذوا من ثور واتقوا قرنيه»(٢)، كذا لقوله بالقدر.

وقال: «اتقوا ثورًا، لا ينطحنكم بقرنيه»(٧٠).

(١) هو ثمامة بن أشرس، من أئمة المعتزلة.

<sup>(</sup>٢) كذا الكلام في أهل البدع بهذه الصورة من الأئمة وما اعتبره أحد بذاءة لسان. لأن منه الحفاظ على حمى الدين ضد نشر الأقوال الباطلة والمناهج المنحرفة والروايات الغير صحيحة.

<sup>(</sup>٣) «ميزان الاعتدال» (٤/ ٢١٠) وحكاها عنه الحافظ في «اللسان» (٨/ ٢٠٦)، وما استبشع اللفظ وسبب ذلك لكونه قال في حدود المئتين: «رأيتُ عائشة»، فمن يصدقه؟!

<sup>(</sup>٤) «المغني في الضعفاء» رقم (٤٩٨٨).

<sup>(</sup>٥) راجع «ميزان الاعتدال» (١/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الجرح والتعديل» (١/ ٧٤).

<sup>(</sup>٧) «سير أعلام النبلاء» (٦/ ٣٤٥)، وهو بالسند في «تاريخ دمشق» (١١/ ١٩٣).

- وقال مجاهد بن موسى حينما سئل عن إبراهيم بن هدبة الراوي عن أنس، وقد اتهمه البعض بالكذب. . فقال لهم على بن ثابت:

«هو أكذب من حماري هذا»(۱).

حكاه غير واحد من أهل العلم ولم يستبشع اللفظة أحد منهم (٢).

- وقال يحيى بن معين في سويد بن عبد العزيز:

«لا يجوز في الضحايا»(٣) كذا تنقيص من قدره.

- وقال المتنبي في قصيدة يهجو فيها إسحاق بن إبراهيم بن كيغلغ: وإذا أشار مكلم مكلم في قصيدة يهجو فيها إسحاق بن إبراهيم وزتلطم وإذا أشار مكلم في قصيدة يهجو فيها إلى المنابلة وفاته قال:

قالوا لنا مات إسحاق فقلتُ لهم هذا الدواء الذي يشفي من الحمق (°) - وقال امرؤ القيس في رجل كان بالمدينة اسمه العقرب:

(۱) «تاریخ بغداد» (۲/ ۱۹۹).

(٢) انظر: «ميزان الاعتدال» (١/ ٧١)، والحافظ في «اللسان» (١/ ٣٧٧).

(٣) راجع «تهذیب الکمال» (١٢/ ٢٥٩)، و «تاریخ الإسلام» للذهبي (٤/ ١١٢٣)،
 و «تهذیب التهذیب» (٤/ ٢٧٦).

(٤) «الوافي بالوفيات» لابن أبيك الصفدي المتوفى سنة (٧٦٤) (٨/ ٢٦١). ومن قبله قالها شهاب الدين الرومي الحموي المتوفى سنة (٢٢٦) في «إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب» (٦/ ٢٥١٠). ومن قبله أبو منصور الثعالبي في «يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر» (١/ ٢٦٧) والثعالبي المتوفى سنة (٢٩٤هـ). فهل عند هؤلاء بذاءة لسان حينما صَّرحوا بجرح هذا المجروح.

(٥) «الوافي بالوفيات» (٨/ ٢٦١).

إن عادت العقربُ عدنا لها وكانت النعل لها حاضرة (١٠٥) - والقحطاني يقول في «نونيته» رقم (٦١٥):

لعمري لقد فتشتكم فوجدتكم حمرًا بلاعن ولا أرسان

- وقال حماد بن زيد في الجلد بن أيوب:

«ما كان جلد بن أيوب يسوي طلية أو طليتين في الحديث «٢٠).

والطلية: بمعنى الخرقة أو الصوفة التي يربط بها رجل الجدي.

- وقال عثمان بن دحية اللغوي في مطر الوراق:

«لا يساوي دستجة بقل»(۳).

ومعنى دستجة؛ أي: ربطة أو قبضة.

- وقال يحيى في ميمون أبي عبد اللَّه وسئل عنه قال:

(۱) انظر: «مطلع الأنوار ونزهة البصائر والإبصار» (ص۳۸۷) للمالقي المتوفى سنة (۱۳۳٥)، ونقلها عنه ابن البيطار الميداني المتوفى سنة (۱۳۳٥هـ).

<sup>(</sup>۲) «الجرح والتعديل» (۱/ ۱۸۰، 1/980)، قالها حماد بن زيد، وحكاه عنه بالسند ابن أبي حاتم، والعقيلي في «الضعفاء» (1/ 1/980)، والحافظ في «اللسان» (1/ 1/980).

<sup>(</sup>٣) «ميزان الاعتدال» (٤/ ١٢٧). ولكن تعقبه الذهبي فقال: «هذا غلو من عثمان، فمطر من رجال مسلم حسن صحيح» وقال في «السير» (٥/ ٤٥٣): «لا ينحط حديثه عن رتبة الحسن فقد احتج به مسلم».

<sup>(</sup>٤) «الجرح والتعديل» (١/ ١٥٣) رقم (٧٣).

وكذا قال في سيف بن وهب البصري(١).

وحكى هذا اللفظ غير واحد من أهل العلم في تراجم متعددة عند جرحهم، فلم يروا أنه من بذاءة القول.

- وحكى الذهبي في عمران بن مسلم الرافضي في ترجمة عمران بن مسلم الفزاري:

قال أبو أحمد الزبيري: رافضي كأنه جرو كلب.

- قال الذهبي معقبًا على ذلك: «خراء الكلاب كالرافضي»(٢).

وفي المثل العربي: «أحمق من هبنقة القيسي». الجاهلي.

راجع ترجمته (٣). فقد كان يضرب به المثل في الحُمق.

ضرب المثل في الحماقة لكونه كان معه زق من عسل، فمرَّ بطريق قام فيه اثنان يتشاجران، فقالا له: جعلناك حكمًا بيننا، وقصَّ كلُّ خصومته.

فأخذ زقه فحل وكاءه وأراق العسل على الأرض وقال: أراق الله دمه كهذا العسل إن لم يكونا أحمقين.

- وقال يحيى بن سعيد وذكر عنده سليمان الشاذكوني فقال:

«ذاك الخائب»(٤).

(۱) «الضعفاء» للعقيلي» (۲/ ۱۷۱).

<sup>(</sup>٢) «ميزان الاعتدال» (٣/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) راجع «وفيات الأعيان» (٤/ ٣٢١)، و«معاني الأخيار في شرح أسامي رجال معاني الآثار» (٣/ ٤٢٢) لأبي محمد الغيتابي. وراجع «الإعلام» للزركلي (٨/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٤) من خطبة للشيخ رسلان -حفظه اللَّه-، وقد ذكر ابن خلكان في "وفيات الأعيان»=

- وقال أبو إسماعيل الترمذي في إبراهيم بن يحيى: «لم أر أعمى قلبًا منه»(١).
- وقال يحيى بن معين في زكريا بن يحيى الكسائي: «يستأهل أن يحفر له بئر فيُلقى فيه»(٢).
- وقال سفيان بن عيينة في تجريح معلى بن هلال بن سويد: «ما أحوجه أن تضرب عنقه»(٣).
- وأخرج مسلم (١/ ٢٧) في مقدمة «صحيحه» بسندٍ حسن عن ابن المبارك قال:

«لَوْ خُيِّرْتُ بَيْنَ أَنْ أَدْخُلَ الْجَنَّة وَبَيْنَ أَنْ أَلْقَى عَبْدَ اللَّهِ بْنَ مُحَرَّرٍ لَا خْتَرْتُ أَنْ أَلْقَاهُ ثُمَّ أَدْخُلَ الْجَنَّة، فَلَمَّا رَأَيْتُهُ كَانَتْ بَعْرَة أَحَبَّ إِلَىَّ مِنْهُ».

- وفي «سؤالات» ابن الجنيد رقم (٨١٨): سُئل ابن معين عن عبد الحميد بن سليمان فقال:

<sup>= (3/77)</sup>: «أنه قد شرد له بعير فقال: من جاء به فله بعيران، فقيل له: أتجعل فيه بعيرين؟ فقال: إنكم لا تعرفون حلاوة الوجدان، فنُسب إلى الحمق بهذا السبب وسارت به الأشعار». اهـ

<sup>(</sup>١) انظر: «موسوعة أقوال الإمام أحمد في الرجال» (٢/ ٩٠).

<sup>(</sup>٢) «ميزان الاعتدال» (١/ ٧٤)، وكذا الحافظ نقله في «التهذيب» وغيره.

<sup>(</sup>٣) «الضعفاء» للعقيلي (٢/ ٨٦)، وابن عدي في «الضعفاء» (٤/ ١٧٢)، وابن الجوزي في «الضعفاء» (١/ ٢٩٥)، و«الكشف الحثيث عمن رمي بوضع الحديث» لبرهان الدين الحلبي (ص٠١١)، فلم يستقبح أحدٌ منهم اللفظ.

«ذاك لا يحل لأحدِ أن يروى عنه ، كان لُعنة».

أي: الذي يلعنه الناس.

- وقال الذهبي في «الميزان» (١/ ٥٠٨) في الحسن بن علي بن زكريا:

«هذا شيخٌ قليلُ الحياء».

- وقال في ترجمة أبي داود النخعي سليمان بن عمرو:

«كان وقحًا جريعًا قدريًّا من الخير بريعًا».

- وقال ابن المديني عنه: «من الدجالين».

- وقال غيره: «من أكذب الناس»(١).

- قول طاووس بن كيسان لمعبد الجهنى:

«أنت المفتري على اللَّه القائل ما لا يعلم»(٢).

- وقال عمرو بن دينار:

«بينما طاووس يطوف بالبيت لقيه معبد الجهني فقال له طاووس: أنت معبد؟

قال: نعم.

<sup>(</sup>۱) «الكامل في الضعفاء» (۸/ ۱۰۰)، والمزي في «تهذيبه» (۲۸/ ۲۹۹)، والذهبي في «الميزان» وغيرهم كثير، ولم يرد استبشاع اللفظ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١٣٢٢)، والآجري في «الشريعة» (٢) أخرجه اللالكائي في خرَّجته في كتابي «التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم».

قال: فالتفت إليهم طاووس فقال: هذا معبد فأهينوه "(١).

وقال الحسن البصري عنه: «لا تجالسوه، فإنه ضال مضل»(٢).

- وقال الذهبي:

«من تعرَّض لأبي بكر وعمر فهو رافضي خبيث حمار، نعوذ باللَّه منه»(٣).

- وقال الآجري في «الشريعة» عن الخوارج:

«الخوارج هم الشراة الأنجاس الأرجاس، ومن كان على مذهبهم من سائر الخوارج، يتوارثون ذلك المذهب قديمًا وحديثًا، ويخرجون على الأئمة والأمراء، ويستحلون قتل المسلمين.

فأول قرن طلع منهم على عهد رسول اللَّه ﷺ هو رجل طعن على رسول اللَّه ﷺ هو رجل طعن على رسول اللَّه ﷺ، وهو يقسم الغنائم. . . . »(١٠).

\* \* \*

(١) أخرجه اللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١١٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١١٤٢).

<sup>(</sup>٣) «تاريخ الإسلام» (٥/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٤) في «الشريعة» (١/ ٣٢٦).

وشدة المعاصرين على أهل البدع في ردودهم واضحة لم يقل أحد من أهل العلم الكبار إنها سبابٌ، ولا نهى عن ذلك حتى أتى أهل البدع سمُّوها سبابًا وشتمًا وبذاءة.

# \* ابن باز رَجْمُلُللَّهُ:

قال في تقديمه لكتاب «براءة أهل السنة من الوقيعة في علماء الأمة»:

"وفضحتم فيها المجرم الآثم محمد زاهد الكوثري، بنقل ما كتبه من السب والشتم والقذف لأهل العلم والإيمان واستطالته في أعراضهم وانتقاده لكتبهم إلى آخر ما قام به الأفاك الأثيم عليه من الله ما يستحق...

كما أوضحتم أثابكم اللَّه تعالى تعلُّق تلميذه الشيخ عبد الفتاح أبو غدة به وولاءه له، وتبجُّحه باستطالة شيخه المذكور في أعراض أهل العلم والتقى ومشاركته في الهمز واللمز، وقد سبق أن نصحناه بالتبرؤ منه وإعلان عدم موافقته له على ما صدر منه وألححنا عليه في ذلك، لكنه أصر على موالاته له هداه اللَّه للرجوع إلى الحق وكفى المسلمين شره وأمثاله، وإنا لنشكركم على ما كتبتم في هذا الموضوع. . . ثم دعى له على جهده في ذلك -رحمهما اللَّه-.

\* الألباني رَخُكُلُللهُ في تجريحه للشعر اوي وكشك قال عنهما:

«إنما قصاصَين جهلة ليسوا بعلماء، ولا يؤخذ عنهم العلم».

وقال في كشك:

«إنه حواش قصاص ليس بالعالم وهو خلفي جاهل بعلم الحديث، ويجمع كل ما هبّ ودبّ، وأسلوبه غير شرعي».

وقال عنه أيضًا:

«كشكول».

وقال عن محمد متولي الشعراوي المصري:

«إنه صوفي أشعري خلفي منحرف العقيدة، وكثيرًا ما يتناول الآيات بتأويل لتتناسب مفاهيم العصر الحاضر».

وقال:

«لا يؤخذ منه العلم لأن العلم شيء والأسلوب شيء»(١).

وله كلام بنحوه في الطعن في عبد الرحيم الطحان.

#### \* العثيمين:

يصف كلام عبد الرحمن عبد الخالق (٢) بالهراء، وذكر أنه ضال كذاب يحذر منه.

وقال: لا أنصح الشباب بأن يرتبطوا بمثل هؤلاء ونصح بأن يُحَذَّر منه.

(١) شريط «وقفات مع الشعراوي وكشك» للإمام الألباني: نقلًا عن الرد العلمي المفحم على كل من اتهم العلامة رسلان بأنه سبَّاب وشتام.

ولماذا؟.

-هداه اللَّه وأصلحه وجعله ممن يرضون اللَّه ولو بسخط الناس - .

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بن عبد الخالق ذاك الذي يثني عليه أبو إسحاق الحويني على ملأ ويمدحه بكونه لا ينشغل بخصومه، فهذا العثيمين أحد خصومه فهل بيَّن للناس أو يُبيَّن؟ وما الذي يمنعه من البيان؟ اللهم إلا هيبة جمعية إحياء التراث الكويتية، التي رئيسها عبد الرحمن.

• وقال مقبل بن هادي الوادعي لَخْلَاللهُ عن القرضاوي:

«أجهل من حمار أهله.

وأن الشطان قد تفرغ له ، وأنه ضال مضل».

وعنون لكتاب يرد عليه فيه بعنوان:

«إسكات الكلب العاوي يوسف بن عبد اللَّه القرضاوي».

وذكر آيات منها تسمية المردود عليه في القرآن «بالكلب»، وبالحمار.

ونصحهم بأن يردوا على الوادعي ويأتيهم هو بالحبر ليردُّوا عليه.

وسمى دعوة الإخوان دعوة الإخوان المفلسين . . .

وكلامه كثير هو في الشدة على أسامة بن لادن(١١)، ودعا عليه.

(١) ذاك الذي يثني عليه تلميذه مصطفى العدوي حينما يُسأل عنه يروغُ يقول: «أسامة مسلم وأمريكا كافرة»، انظر إلى الهروب!.

مع أن السائل لا يعني أيهما الكافر أسامة أم أمريكا، وليس هناك من أهل العلم من كفره أصلًا.

وإنما يسأل عن منهج أسامة بن لادن. هل هو على نهج أهل السنة أم الخوارج فأين النصح ولما الكتمان؟

ولِمَ لا يقول كما قال شيخه مقبل رَخْلُللهُ.

وما أدري ماذا لو سئل عن أخيه أحمد العدوي التكفيري الجلد هل يقول:

«أحمد مسلم والحكام الذين يُكفرهم أحمد العدوي كفار؟».

ليهرب من إجابة السؤال كما هي عادته والتي من أراد جمعها وحدها مبثوثة بالصوت والصورة.

منها: إجابته حينما سُئل عن الدعاء للحكام.

=

وراجع مجلدًا له في ذلك بعنوان: «إعلام الأجيال بكلام الشيخ الوادعي في الفرق والكتب والرجال» ط دار الآثار.

\* كذلك ليس من بذاءة القول ذكر الألفاظ الجارحة إذا كانت لا تفهم العبارات إلا بها لإزالة الشبهة أو إقامة الحجة ولا يكون ذلك من البذاءة.

فمن ذلك: قوله ﷺ يتثبت أن ماعزًا قد زني حقيقةً.

= ومنها: حينما تكلُّم فيما بين الحزبيين وخصومهم لا تكاد تخلص منه برأي واضح كشيخه. -فأين النصح والصدع بالحق وعدم السكوت عن المخالفة المتظاهر به على القنوات! ؟.

ومنها: حبنما سئل عن الذين يسبون العلماء...

ومنها: حينما سئل عن فرقة أسماها له السائل المداخلة الذين يسبون العلماء. . . .

ومنها: حينما سئل عن الذهاب للمظاهرات في ميدان رابعة العدوية . . . .

ومنها: حينما تكلم عن الدماء في فض رابعة . . . .

دائمًا إجابته غير واضحة ولا صريحة في مثل ذلك مع أن إجابة شيخه مقبل بن هادي الوادعي والألباني والعثيمين وابن باز وغيرهم أوضح من شمس النهار وليس هو أهدى منهم سبيلًا ولا أقوم قيلًا ولا أصح منهجًا.

والبركة مع أكابركم» فأين هو وكلامهم في كل ما أُشير إليه؟ .

فكلامهم في كل ما ذكرت واضح جدًّا، فلمَ يضطرب وتختلف آراؤه ويتذبذب هذا إذا سلمنا أن المسألة من النوازل.

فكيف وكلام شيخه مقبل وشيخ شيخه الألباني والعثيمين مكلل بأدلة كثيرة في نفس ما نحن بصدده حريص على ماذا؟!.

مقاطع صوتية وكلام مكتوب فراجع حكم التحزب في الإسلام وموقف المسلم منه للألباني ومضار الحزبية له وكلام العثيمين وغيره أيضًا مبثوث من طلبه وجده، وفقنا اللّه والشيخ مصطفى العدوي وغيره لما يحبه ويرضى. ففي «صحيح البخاري» (٢٨٢٤) عن ابن عباس في قال:

لَمَّا أَتَى مَاعِزُ بْنُ مَالِكِ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ لَهُ: «لَعَلَّكَ قَبَّلْتَ أَوْ غَمَزْتَ أَوْ غَمَزْتَ أَوْ غَمَزْتَ أَوْ غَمَزْتَ أَوْ غَمَزْتَ أَوْ غَمَرْتَ اللَّهِ قَالَ: «أَنِكْتَهَا؟» لَا يَكْنِي قَالَ: فَعِنْدَ ذَلِكَ لَظَرْتَ» قَالَ: لَا يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: «أَنِكْتَهَا؟» لَا يَكْنِي قَالَ: فَعِنْدَ ذَلِكَ أَمْرَ بِرَجْمِهِ.

وكذا قال ابن عمر لما سئل عن العبث بالذكر حتى ينزل:

«ذَلِكَ نَائِكُ نَفْسِهِ»(١).

فذكر اللفظ الصريح عند الحاجة إليه، ولا يكون ذلك من بذاءة القول إذ قد احتيج إليه.

والأولى التكنية عن مثل هذه الأمور، فبالنكاح عن الجماع، وبالفرج عن التصريح باسمه المتداول عند العوام. وقد قاله رسول الله عليه الله عليه المتداول عند العوام.

كما ورد عن ابن عباس ﴿ اللهُ اللهُ

«الدُّخُولُ، وَالتَّغَشِّي، وَالْإِفْضَاءُ، وَالْمُبَاشَرَةُ، وَالرَّفَثُ، وَاللَّمْسُ، هَذَا الْجِمَاعُ غَيْرَ أَنَّ اللَّهَ حَيِيٌّ كَرِيمٌ يُكَنِّي بِمَا شَاءَ عَمَّا شَاءَ»(٢).

\* \* \*

(١) أخرجه عبد الرزاق (١٣٥٨٧) بسند صحيح.

وأخرج ابن أبي شيبة (٤/ ٣٧٩) بإسناد قوي عن ابن عباس في مسألة الاستمناء قال: «هُوَ كالفَاعِل بنَفْسِهِ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق (١٠٨٢٦)، وله طريق آخر عند البيهقي (٧/ ٢٦٢).

# شدة السلف على أهل الأهواء والبدع ليست من السباب

من نظر في تعامل النبي عَلَيْهُ، والصحابة والسلف، وكذا شدة العلماء على المخالفين لاسيما من أهل الأهواء والبدع علم:

أن ذلك أقرب إلى الهدى -في بعض الأحيان- من غيره فتُحمد له غيرته. وثم مقام لا يصلح فيه إلا اللين.

فمن عُرف منه أنه أراد بردِّه على العلماء النصيحة للَّه ورسوله فإنه يجب أن يُعَامَل بالإكرام والاحترام والتعظيم كسائر أئمة المسلمين الذين سبق ذكرهم، كما قال ابن رجب في «الفرق بين النصيحة والتعيير» (ص٩).

\* فرسول اللَّه ﷺ كيف شدّد على كعب بن مالك وصاحبيه رضي اللَّه عنهم حينما تخلفوا عنه في غزوة تبوك، فقاطعه وأمر بمقاطعته فلا يُسلَّم عليه، ولا يخاطب، وتعتزله امرأته حتى ضاقت عليهم الأرض بما رحبت، وضاقت عليهم أنفسهم. كما قال اللَّه تعالى في كتابه.

\* وعمر رضي كيف شدَّد على صبيغ بن عسل بالإساءة أيما إساءة لكونه كان يسأل عن متشابه القرآن، فضربه وشجَّه وأهانه، وعلى الملأ. لم يزل وضيعًا في قومه حتى هلك وكان سيد قومه.

- \* وما فعله ابن عباس ريم القدرية وقوله عنهم.
- \* وكذلك فعل ابن عمر في مع القدرية كيف تبرَّأوا وحذروا منهم.

\* وكذلك على بن أبي طالب رضي مع الخوارج، وأصحاب رسول اللَّه عَيْلِيَّ كانوا معه على هذا، قتلوهم شرَّ قتلة حتى صاروا أكوامًا من اللحم.

\* وابن عمر رفي الله يرى قتال الخوارج -أهل البدع- واجبًا على المسلمين.

\* وخرج جماعة من الصحابة منهم عائذ بن عمرو على الخوارج بأسيافهم.

\* وقال سعد بن أبي وقاص عن الخوارج:

«قومٌ زاغوا فأزاغ اللَّه قلوبهم».

وسمَّاهم الفاسقين، وقال: «ينقضون عهد اللَّه من بعد ميثاقه».

\* وقال ابن عباس و عن أحوالهم مع القرآن الذي يقرأونه لينة به ألسنتهم:

«يؤمنون عند محكمه، ويهلكون عند متشابهه».

\* وقال أبو هريرة عن الخوارج: «أولئك شرار الخلق».

وكثير هو نقلهم عِيْلِيم حينما يذكرون كقوله عِيَلِيَّة عنهم:

«يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ».

ناهيك عن قول رسول اللَّه عِين فيهم أيضًا:

«مِنْ أَبْغَض خَلْقِ اللَّهِ إِلَيْهِ» .

«طُوبَى لِمَنْ قَتَلَهُمْ وَقَتَلُوهُ ، يَدْعُونَ إِلَى كِتَابِ اللَّهِ وَلَيْسُوا مِنْهُ فِي شَيْءٍ ».

«هُمْ شَرُّ الْخَلْقِ وَالْخَلِيقَةِ». . . .

\* ولعنهم ابن أبي أوفى رضي الله وقال عن غلامه فيروز الذي لحق بهم: «عدو الله».

\* وبعض العلماء كفَّرهم.

فقال الحسن: «أَلَا تَتواله: يا فاسقُ وما يُدريك ما كتابُ اللَّه».

\* ولا تخفى مقولة أبي أمامة الباهلي وقد رأى رؤوس الخوارج نصبت عند باب المسجد فقال:

«شَرُّ قَتْلَى تَحْتَ ظِلِّ السَّمَاء . . ثلاثًا ، وَخَيْرُ قَتْلَى تَحْتَ ظِلِّ السَّمَاءِ مَنْ قَتَلُهِ هُ» .

\* وقال ابن عمر في الأحدهم وهو يرد عليه:

«فأَرْغَمَ اللَّهُ بِأَنْفِكَ».

\* وقول وهب بن منبه فيهم واضح (۱).

فهل ترفَّق السلف و الرد عليهم أم طعنوا فيهم وما سمعنا من يقول عن بعضهم سبابة ولا شتامين ولا . . فلينظر قائل هذه الألفاظ مم مُبدِّل الحقائق - هو على نهج من يسير وفق اللَّه المسلمين لما يحب ويرضى .

<sup>(</sup>١) راجع كل هذه الآثار في كتابنا «مناصحة الخوارج».

# التعليق على السباب الواقع من النبي عَلَيْكُمْ، والصحابة وَ الْهُمَا

وقد ورد السباب من النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على المنزلة والدلال على من سُبَّ كما إذا كان من الرسول على المنزلة والدلال على المنزلة والدلال على من سُبَّ كما إذا كان من الرسول على المحلم للبنه أو ابن أخيه ، أو من المعلم لتلميذه .

أو يقال: إن السباب إذا كان بحق، وأريد به التعنيف لمن يستحق ذلك فلا بأس به، وقد حصل من بعض الصحابة كما يقول بعضهم: «لا أمَّ لك»، أو أن يرمي البعض بالحماقة، أو كما يقول بعضهم لبعض: «إنك امرؤٌ تائه» أو ما شابه ذلك، كما سيأتي.

## \* فمن ذلك: ما أخبر به معاذ صَّطَيْهُ قال:

خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ عَامَ غَزْوَة تَبُوكَ. فَكَانَ يَجْمَعُ الصَّلاةَ. فَصَلَّى الظُّهْرَ وَالْعَصْرَ جَمِيعًا. وَالْمَغْرِبَ وَالْعِشَاءَ جَمِيعًا. حَتَّى إِذَا كَانَ يَوْمًا أَخَّرَ الصَّلاةَ. ثُمَّ خَرَجَ فَصَلَّى الظُّهْرَ وَالْعَصْرَ جَمِيعًا. ثُمَّ دَخَلَ ثُمَّ يَوْمًا أَخَّرَ الصَّلاةَ. ثُمَّ دَخَلَ ثُمَّ يَوْمًا أَخَّرَ الصَّلاةَ. فَصَلَّى النَّهُ هُرَ وَالْعِشَاءَ جَمِيعًا.

ثُمَّ قَال: «إِنَّكُمْ سَتَأْتُونَ غَدًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ عَيْنَ تَبُوكَ، وَإِنَّكُمْ لَنْ تَأْتُوهَا حَتَّى يُضْحِي النَّهَارُ، فَمَنْ جَاءَهَا مِنْكُمْ فَلا يَمَسَّ مِنْ مَائِهَا شَيْئًا حَتَّى آتِي».

فَجِئْنَاهَا وَقَدْ سَبَقَنَا إِلَيْهَا رَجُلانِ. وَالْعَيْنُ مِثْلُ الشِّرَاكِ(١) تَبِضُّ(٢) بِشَيْءٍ

<sup>(</sup>١) الشراك: هو سير النعل، ومعناه: ماء قليل جدًّا.

<sup>(</sup>٢) تبض: أي: تسيل.

مِنْ مَاءٍ قَالَ: فَسَأَلَهُمَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ : «هَلْ مَسَسْتُمَا مِنْ مَائِهَا شَيْئًا؟».

قَالًا: نَعَمْ.

فَسَبَّهُمَا النَّبِي عَلَيْكُم ، وقَالَ لَهُمَا مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَقُولَ .

قَالَ: ثُمَّ غَرَفُوا بِأَيْدِيهِمْ مِنَ الْعَيْنِ قَلِيلًا قَلِيلًا . حَتَّى اجْتَمَعَ فِي شَيْءٍ، قَالَ: وُغَسَلَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْلَةٍ فِيهِ يَدَيْهِ وَوَجْهَهُ. ثُمَّ أَعَادَهُ فِيهَا فَجَرَتِ الْعَيْنُ بِمَاءٍ مُنْهَمِرِ (١٠) - أَوْ قَالَ: غَزِيرٍ - حَتَّى اسْتَقَى النَّاسُ... الحديث (٢٠).

وفي رواية مسلم (٢٧٧٩): «أنه ﷺ كان قد قال: «إنَّ الْمَاءَ قَلِيلٌ. فَلَا يَسْبِقْنِي إلَيْهِ أَحَدٌ». فَوَجَدَ قَوْمًا قَدْ سَبَقُوهُ. فَلَعَنَهُمْ يَوْمَئِذٍ»، كذا في طريقه إلى غزوة تبوك.

ومن ذلك أيضًا: ما أخرجه مسلم (٣) عن عائشة على قالت:

دَخَلَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ رَجُلَانِ. فَكَلَّمَاهُ بِشَيْءٍ لَا أَدْرِي مَا هُوَ فَأَغْضَبَاهُ فَلَعَنَهُمَا وَسَبَّهُمَا.

فَلَمَّا خَرَجَا قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَنْ أَصَابَ مِنَ الْخَيْرِ شَيْئًا مَا أَصَابَهُ هَذَان.

قَالَ: «وَمَا ذَاكِ؟».

قَالَتْ: قُلْتُ: لَعَنْتَهُمَا وَسَبَبْتَهُمَا.

<sup>(</sup>١) منهمر: أي: كثير الصب والدفع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٧٠٦) عقب (٢٢٨١)، ومالك (ص١٤٣)، وأحمد (٢٢٠٧٠).

<sup>(</sup>٣) برقم (٢٦٠٠).

قَالَ: «أَوَ مَا عَلِمْتِ مَا شَارَطْتُ عَلَيْهِ رَبِّي؟ قُلْتُ: اللَّهُمَّ، إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ فَأَيُّ الْمُسْلِمِينَ لَعَنْتُهُ أَوْ سَبَبْتُهُ فَاجْعَلْهُ لَهُ زَكَاةً وَأَجْرًا».

فسبابه ﷺ هنا إما أن يكون الرجلان ممن يستحقانه، أو أنه من الباب الذي يحصل لهما به الخير والأجر والتطهير الوارد.

في قوله ﷺ في شأن معاوية بن أبي سفيان ﷺ: «لَا أَشْبَعَ اللَّهُ بَطْنَهُ».
و في لعنه ﷺ الحكم وما ولد، وكان المولود هو مروان الذي صار أميرًا للمؤمنين بعد.

ولذلك ركب مسلم من الحديث الأول: «فَاجْعَلْهُ لَهُ زَكَاةً وَأَجْرًا». والحديث الثاني-أعني قوله لمعاوية وَ الله الله الله الله بَطْنَهُ»، فضيلة لمعاوية بن أبي سفيان والمعاوية بن أبي المعاوية بن أبي سفيان والمعاوية بن أبي سفيان والمعاوية بن أبي المعاوية المعا

وفي ذلك يقول النووي رَخِكُلُللهُ في «شرح مسلم» (٦/٦٦) في شرح حديث دعائه ﷺ: «لَا كَبِرَتْ سِنُّكِ» قال: «في هذا الحديث: «لَا كَبِرَتْ سِنُّكِ»، وفي حديث معاوية: «لَا أَشْبَعَ

<sup>(</sup>١) راجع كتابي «شفاء صدور الموحدين بذكر فضائل معاوية الأمين» رَبِيْلِيَّهُ.

<sup>(</sup>٢) الذي أخرجه البخاري (٦٠٣١).

اللّه بَطْنَه »، ونحو ذلك. لا يقصدون بشيء من ذلك حقيقة الدعاء ، فخاف على أن يصادف شيء من ذلك إجابة ، فسأل ربه ، ورغب إليه في أن يجعل ذلك رحمة وقُربة وطهورًا وأجرًا . وإنما لم يقع هذا منه إلا في النادر والشاذ من الأزمان ، ولم يكن على فاحشًا ولا متفحشًا ، ولا لعانًا ، ولا منتقمًا لنفسه ، وقد سبق في هذا الحديث أنهم قالوا له : ادْعُ على ولا منتقمًا لنفسه ، وقد سبق في هذا الحديث أنهم قالوا له : ادْعُ على دُوْسٍ ، فقال : «اللّهُم الْفهْر لِقَوْمِي فَإِنّهُمْ لا يَعْلَمُونَ » ، واللّه أعلم » . اه

\* وقد كان منه ﷺ أحيانًا شدة عند تصحيح الفهم، وهي لمصلحة.

\* كما يقول لبعضِهم: «إِنَّكَ لَعَرِيَضُ الْقَفَا»('').

أخرج مسلم (٢) عن عدي بن حاتم رضي قال:

لَمَّا نَزَلَتْ: ﴿ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسُودِ مِنَ الْفَجِّرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

قَالَ لَهُ عَدِيُّ بْنُ حَاتِم: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أَجْعَلُ تَحْتَ وِسَادَتِي عِقَالًا أَسْوَدَ، أَعْرِفُ اللَّيْلَ مِنَ النَّهَارِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّيْلَ مِنَ النَّهَارِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْلِاً: «إِنَّ وِسَادَتَكَ لَعَرِيضٌ، إِنَّمَا هُوَ سَوَادُ اللَّيْلِ، وَبَيَاضُ النَّهَار».

النَّهَار».

ففي تفسير لبعض العلماء لكلمته عَلَيْهِ: «إِنَّكَ لَعَرِيض الْقَفَا»؛ أي: أن

<sup>(</sup>١) في رواية البخاري (٤٥١٠)، وسيأتي لفظ مسلم.

<sup>(</sup>۲) برقم (۱۰۹۰).

عرض القفا عنوان الغباوة في المرء، وثم تفسير آخر ذكرته في غير هذا الموطن مع توضيح لميقات الفجر في كتابي «خطب دروس العام بصحيح القصص».

فيكون قوله ﷺ: «إِنَّ وِسَادَتَكَ لَعَرِيضٌ» كناية عن الوصف بالغباوة إذ فهم هذا الفهم وفعل هذا الفعل(١٠).

وكثيرٌ هي في أقوال الصحابة ريجي كلمة: «لا أُمَّ لك»:

\* قال عكرمة: «رَأَيْتُ رَجُلًا عِنْدَ الْمَقَامِ يُكَبِّرُ فِي كُلِّ خَفْضٍ وَرَفْعٍ، وَإِذَا قَامَ، وَإِذَا وَضَعَ، فَأَخْبَرْتُ ابْنَ عَبَّاس فَيْهِا.

قَالَ: أَوَلَيْسَ تِلْكَ صَلَاةَ النَّبِيِّ عَلَيْكُ لَا أُمَّ لَكَ؟ "(٢).

قال ابن الجزري في «النهاية في غريب الأثر»("):

«هو ذمٌّ وسبٌّ؛ أي: أنت لقيط لا تُعرف لك أُم»(٢٠).

\* وقال عبد اللَّه بن شقيق:

خَطَبَنَا ابْنُ عَبَّاسِ يَوْمًا بَعْدَ الْعَصْرِ حَتَّى غَرَبَتِ الشَّمْسُ وَبَدَتِ النُّجُومُ،

<sup>(</sup>١) راجع: «شرح النووي على مسلم» وغيره للحديث.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٨٧).

<sup>(</sup>٣) «النهاية في غريب الأثر» (١/ ٦٨).

<sup>(</sup>٤) وقيل: قد يقع مدحًا بمعنى التعجب منه، وفيه بُعد كذا قال ابن الجزري. قلت «محمد»: الذي استبعده قد ورد في «صحيح البخاري» (٣٥٨٦)، ومسلم (١٤٤) قول عمر ره الله لله لله المنت التي بينه وبينها بابًا يُكسر، قال عمر له: «أَكَسْرًا لَا أَبًا لك»، فيحتمل أنه قال ذلك تعجبًا من قوله، والله أعلم.

وَجَعَلَ النَّاسُ يَقُولُونَ: الصَّلَاةَ. الصَّلَاةَ.

قَالَ: فَجَاءَهُ رَجُلٌ مِنْ بَنِي تَمِيم لا يَفْتُرُ وَلَا يَنْشَنِي (١): الصَّلَاةَ الصَّلَاةَ.

فَقَالَ: ابْنُ عَبَّاسِ: أَتُعَلِّمُنِي بِالسُّنَّة؟ (٢) لَا أُمَّ لَكَ!

ثُمَّ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ جَمَعَ بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، وَالْمَغْرِبِ وَالْعَشَاءِ " .

قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ شَقِيقٍ: فَحَاكَ فِي صَدْرِي مِنْ ذَلِكَ شَيْءٌ. فَأَتَيْتُ أَبَا هُرَيْرَة، فَسَأَلْتُهُ، فَصَدَّقَ مَقَالَتَهُ (١٠).

\* وفي «مسند أبي يعلى» (°) بسندٍ حسن عن الزبير بن العوام و الله قال : لَمَّا كَانَ يَوْمُ أُحُدٍ أَقْبَلَتْ امْرَأَةٌ تَسْعَى حَتَّى إِذَا كَادَتْ أَنْ تُشْرِفَ عَلَى الْقَتْلَى قَالَ : «الْمَرْأَةَ الْمَرْأَةَ الْمَرْأَةَ».

قَالَ الزُّبِيْرُ رَضِظْهُ: فَتَوَسَّمْتُ أَنَّهَا أُمِّي صَفِيَّةُ.

قَالَ: فَخَرَجْتُ أَسْعَى إِلَيْهَا فَأَدْرَكْتُهَا قَبْلَ أَنْ تَنْتَهِيَ إِلَى الْقَتْلَى، قَالَ فَلَدَمَتْ فِي صَدْرِي، وَكَانَتْ امْرَأَةً جَلْدَةً، قَالَتْ: إِلَيْكَ لَا أُمَّ لَكَ.

قَالَ: فَقُلْتُ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَزَمَ عَلَيْكِ.

<sup>(</sup>١) أي: لا يقصر في عمله ولا ينعطف عنه.

<sup>(</sup>٢) وفي رواية من روايات مسلم (٧٠٥): «أتعلُّمُنا بالصلاة».

<sup>(</sup>٣) وفي رواية أبي يعلى (٢٥٣١) بسندٍ حسن: «... بالمدينة...».

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه مسلم (٧٠٥).

<sup>(</sup>٥) برقم (٦٨٦).

قَالَ: فَوَقَفَتْ... الحديث.

\* بل: إن أم مسطح قالت عن ولدها مسطح لكونه وقع في عائشة وَيُوْيُهُا في واقعة الإفك:

«تَعِسَ مِسْطَحٌ فَقُلْتُ لَهَا: بِئْسَ مَا قُلْتُ: أَتَسُبِّينَ رَجُلًا شَهِدَ بَدْرًا؟ فَقَالَتْ: يَا هَنْتَاهْ أَلَمْ تَسْمَعِي مَا قَالُوا؟ فَأَخْبَرَ تُنِي بِقَوْلِ أَهْلِ الإِفْكِ»(١) فَقَالَتْ: يَا هَنْتَاهْ أَلَمْ تَسْمَعِي مَا قَالُوا؟ فَأَخْبَرَ تُنِي بِقَوْلِ أَهْلِ الإِفْكِ»(١) صَرَّحت بأنها سبَّته.

فدل على وقوع السباب من الصحابة ولله ولكن إذا فعل موجبه، وهذا ينبئ أن سباب المسلم فسوق، إلا إذا كان سبابًا بحق، وهذا هو الذي تقتضيه الأدلة مجتمعة، كما سينبَّه عليه في موطنه إن شاء اللَّه.

## ومن ذلك أيضًا:

ما رواه عبد الرزاق بإسنادٍ صحيح عن محمد بن علي بن أبي طالب، أنه سمع أباه علي بن أبي طالب يقول لابن عباس وبلغه أنه يرخص في المتعة، فقال له علي: إنَّكَ امرؤٌ تائهٌ، إنَّ رسول اللَّه ﷺ نَهَى عنها يومَ خَيْبَر، وعَنْ لُحُوم الحُمُرِ الإِنْسِيَّة (٢).

وقد لا يدخل ذلك في السباب، إنما هو من أبواب الشدة في الرد، كما قال ابن مسعود في شأن فتوى أبي موسى مع دعواه أن ابن مسعود سيتابعه. قال ابن مسعود: «ضللتُ إذًا وما أنا من المهتدين إن اتبعته».

<sup>(</sup>۱) وهذا في «صحيح البخاري» (٢٦٦١)، ومسلم (٢٧٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق (١٤٠٣٢)، ومسلم (١٤٠٧).

وقول ابن عباس لابن الزبير: «إنك لَجِلْفٌ جافٍ. . . » إن صح هذا . وذلك أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ الزُّبَيْرِ ، قَامَ بِمَكَّة ، فَقَالَ: «إِنَّ نَاسًا أَعْمَى اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ، وَذلك أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ الزُّبَيْرِ ، قَامَ بِمَكَّة ، فَقَالَ: إِنَّكَ كَمَا أَعْمَى أَبْصَارَهُمْ ، يُفْتُونَ بِالْمُتْعَة » ، يُعَرِّضُ بِرَجُلٍ ، فَنَادَاهُ ، فَقَالَ: إِنَّكَ لَجَلْفٌ جَافٍ ، فَلَعَمْرِي ، لَقَدْ كَانَتِ الْمُتْعَةُ تُفْعَلُ عَلَى عَهْدِ إِمَامِ الْمُتَّقِينَ - لَجِلْفٌ جَافٍ ، فَوَاللَّهِ ، لَئِنْ يُرِيدُ رَسُولَ اللَّهِ عَيْلِيَّ - فَقَالَ لَهُ ابْنُ الزُّبَيْرِ: «فَجَرِّبْ بِنَفْسِكَ ، فَوَاللَّهِ ، لَئِنْ فَعَلْتَهَا لَأَرْجُمَنَّكَ بِأَحْجَارِكَ » ، أخرجه مسلم بسند نبهنا عليه في موطنه .

فهذا لا يدخل في السباب، إنما هو من باب الشدة في الزجر عند الرد على المخالف لا بأس به، أو أنه سباب ومثله جائز إذا فعل ما يقتضي ذلك للنصح.

وها هو الإجماع قد انعقد على الشدة على المخالفين من أهل البدع، وهجرهم والتبرؤ منهم، والهروب ممن انتسب إليها:

قال أبو الحسن الأشعري في «رسالته إلى أهل الثغر» (ص٥٧٥):

«أجمعوا على ذم سائر أهل البدع والتبرُّ و منهم، وهم الرافضة والخوارج والمرجئة والقدرية، وترك الاختلاط بهم، لما روي عن النبي على ذلك، وما أُمرنا به من الإعراض عنهم في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّهِ عَنْهُمْ فَي غَوْضُونَ فِي ءَايَلِنَا فَأَعْرِضُ عَنْهُمْ ﴾ [الأنعام: ٢٦]، وما روي عن رسول اللّه عَلَيْهُ أَن الخوارج كلاب أهل النار». اهـ

وقال البغوي المتوفى سنة (١٦هه) في «شرح السنة» (١/ ٢٢٧):

«مضت الصحابة والتابعون وأتباعهم وعلماء السنة على هذا مجتمعين على معاداة أهل البدع ومهاجرتهم، وتقدم براءة الصحابة منهم، وذكر

نصوص بعض أهل العلم في ذلك».

وقال ابن زمنين المتوفى سنة (٣٩٩هـ) في كتابه «أصول السنة» (ص٤٩):

«لم يزل أهل السُّنة يعيبون أهل الأهواء المضلة، وينهون عن مجالستهم، ويخوفون فتنتهم، ويخبرون بخلاقهم، ولا يرون ذلك غيبة لهم ولا طعنًا عليهم».

وقال الصابوني المتوفى سنة (٤٩٤هـ) في «اعتقاد السلف وأصحاب الحديث» (ص٤٢١):

«اتفقوا مع ذلك على القول بقهر أهل البدع وإذلالهم، وإخزائهم وإبعادهم وإقصائهم، والتباعد منهم، ومن مصاحبتهم ومعاشرتهم، والتقرب إلى الله كالله مجانبتهم ومهاجرتهم».

وقال الشاطبي في «الاعتصام» (١/ ١٨٨):

«إجماع السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن يليهم على ذمها كذلك، وتقبيحها، والهروب عنها، وعمن اتسم بشيء منها، ولم يقع منه في ذلك توقف ولا مثنوية، فهو بحسب الاستقراء إجماع ثابت».

وقال شيخ الإسلام في «الفتاوي» (٣٥/ ٤١٤):

«الداعي إلى البدعة مستحق للعقوبة باتفاق المسلمين».

وفي موطن آخر قال عمَّن أظهر بدعة (٢٣/ ٥٥٤):

«يستحق التعزير حتى يتوب، فإن أمكن هجره حتى يتوب كان حسنًا،

وإن كان بعض الناس إذا ترك الصلاة خلفه وصلى خلف غيره أثر ذلك حتى يتوب أو يعزل أو ينتهي الناس عن مثل ذنبه، فمثل هذا إذا ترك الصلاة خلفه كان فيه مصلحة».

# وقال ابن قدامة في «لمعة الاعتقاد» (ص ٠٤-١٤):

«من السُّنة: هجران أهل البدع ومباينتهم وتركُ الجدال والخصومات في الدين، وترك النظر في كتب المبتدعة، والإصغاء إلى كلامهم، وكل محدثةٍ في الدين بدعة»(١٠).

فلا يَتهجم على من يهجر أهل البدع ويسفّه هذا النهج ويتهم أهله ويشوِّش عليه و. . . إلا جاهل ، أو أنه يدافع عن أهل البدع تحت ستار ذكر محاسن الإسلام من السماحة والرفق واللين وغير ذلك ، ويلبِّس بهذا المنهج الأفيح المائع على أهل السنة لينفِّر الناس عنهم ، فهو إما جاهل مغرور ، وإما ضال يدافع عن أهل الهوى والبدع ، كأولئك الذين يخترعون منهج الموازنات التي ما رعوها حق رعايتها مع خصومهم للدفاع عن أهل البدع ، واللَّه المستعان .

وهذا لا إشكال فيه، وإنما محل النزاع: هل المهجور المُحَذَّر منه سقط الحكم بالبدعة عليه حتى يعامل هكذا أم لا؟

فمتى كان مبتدعًا فالهجر والتنكيل والتأديب له ولمن يدافع عنه أو يثني عليه، بل يزجر من تمكن من التحذير منه ثم لم يفعل، فتنبه لهذا، بارك اللَّه فيك.

<sup>(</sup>١) وراجع مزيدًا لهذا في كتابي «عقيدة المسلم الصغير» (ص٣٣) وما بعدها .

## • وهؤلاء جماعةٌ من أهل السنة مُدحوا بشدتهم على أهل البدع:

مُدحوا في تراجمهم أنهم كانوا أشداء على أهل البدع، محتسبين في فضحهم وتبيين عوارهم، ومُدحوا على ذلك.

أما أهل البدع فيضيعون هذا الأصل حفاظًا على أنفسهم وكراماتهم.

# \* فمنهم: أحمد بن عون اللَّه بن حدير أبو جعفر الأندلسي:

له وقائع مشهورة مع أهل البدع، كان محتسبًا على أهل البدع، غليظًا على مذلًا لهم، طالبًا لمساوئهم، مسارعًا في مضارهم، شديد الوطأة عليهم، مشرِّدًا لهم إذا تمكن منهم، غير مُبقِ عليهم.

ترجمته في «تاريخ ابن عساكر» (٥/ ١١٨)، و «تاريخ الإسلام» للذهبي (٨/ ٤٤٧)، وغيرها من كتب التراجم.

قال الذهبي عنه: «المحدث الإمام كان صدوقًا صالحًا شديدًا على المبتدعة لهجًا بالسنة، صبورًا على الأذى».

\* عبد الخالق بن عيسى بن أحمد بن محمد أبو جعفر الهاشمي الفقيه:

إمام الحنبلية في زمانه بلا مدافعة.

قال الذهبي مادحًا له:

«كان شديدًا على المبتدعة، لم تزل كلمته عالية عليهم، وأصحابه ينقمعون، ولا يرديده عنهم أحد، وكان عفيفًا نزهًا، كان عالمًا فقيهًا».

ترجمته في «تاريخ الإسلام» (١٠/ ٢٩٢)، و «السير» (١٨/ ٥٤٦)، و «طبقات الحنابلة» (٢/ ٢٣٨)، وغير ذلك.

## \* أبو الحسن على بن محمد بن على بن محمد الشاري:

الإمام الحافظ المقرئ المحدث الأنبل الأمجد شيخ المغرب، كان منافرًا لأهل البدع والأهواء معروفًا بذلك. ذكر ذلك الذهبي في ترجمته من «السير» (٢٣/ ٢٧٥).

#### \* حماد بن سلمة بن دينار البصرى:

كان شديدًا على المبتدعة مُدح لذلك.

قال أحمد بن حنبل عنه:

"إذا رأيت الرجل يغمز حماد بن سلمة فاتهمه على الإسلام، فإنه كان شديدًا على المبتدعة» حكاه عنه الذهبي في ترجمته من "السير" (٧/ ٤٥٠).

## \* النسفى أبو عمر بكر بن محمد بن جعفر راوي صحيح البخاري:

«كان شديدًا على المبتدعة». مدحه الذهبي بذلك كما في ترجمته من «السير» (١٦/ ٣٩٦).

# \* أبو عبد اللَّه محمد بن الفرج القرطبي الطلاعي:

حكى عنه القاضي عياض قال: «كان صالحًا قوالًا للحق شديدًا على المبتدعة».

قيل فيه أيضًا: «كان شديدًا على أهل البدع مجانبًا لمن يخوض في غير الحديث».

ترجمته في «السير» (١٩/ ٢٠٠).

وغير هؤلاء كثير مدحوا بشدتهم على أهل البدع فلا عبرة بجرح من جرحهم بأن عندهم شدة في أسلوبهم . . . . ،

وإنما يطعن فيهم من شابه أهل البدع لكونه يفضحهم ويجرحهم، واللَّه من ورائهم محيط، واللَّه المستعان.

فسلم اللَّه العقل والمنهج (١).

وصدق من قال:

وإذا جاءتك مذمتي من ناقص فهي الشهادة لي بأني كامل وراجع التراجم الآتية تجد أن العلماء مدحوا أصحابها لشدتهم على أهل الأهواء والبدع:

<sup>(</sup>۱) يعني: من الطبيعي أن سبب طعن أهل البدع في أهل السنة أن أهل السنة أشداء على أهل البدع، فإذا داهنهم أو سكت عنهم كانوا معه في لين، وإلا فلا فهم مجروحون وجرح المجروح ساقط لا قيمة له، وإن وُجد مغفلون يروغ عليهم جرحه فلا تغتر بكثرة الهالكين ولا تستوحش من قلة السالكين.

\* المبارك بن حسن المعروف بابن القابلة المولود (سنة ٥٠٥ هـ) قال عنه صديق حسن خان في «التاج المكلل» (٢٠٧):

«كان حنبلي المذهب أمَّارًا بالمعروف شديدًا على أهل البدع».

\* أحمد بن محمد بن عبد اللَّه أبو عمر المعافري الطلمنكي:

قال أبو عمرو الداني:

«كان فاضلًا شديدًا في السنة»،

وقال ابن بشكوال:

«كان سيفًا مجردًا على أهل الأهواء والبدع، قامعًا لهم غيورًا على الشريعة شديدًا في ذات اللَّه»، ترجمته في «تاريخ الإسلام» (٩/ ٤٥٦) للذهبى.

\* عبد اللَّه بن أبى حسان يزيد بن عبد الرحمن:

«كان ذابًّا عن السنة متبعًا لمذهب مالك شديدًا على أهل البدع».

\* شريك النخعى القاضى:

«كان عادلًا عابدًا فاضلًا شديدًا على أهل البدع».

وعدهم يسع مؤلفًا.

فهناك شدة كانت من أصحاب الحديث نحو أهل الأهواء فلا يستغرب فشتم أهل الأهواء بما فيهم مدحه لا ذم فلا يسمى هذا شتمًا أو سبابًا أو بذاءة إلا كل مغرَّر به.

## ومن أقوال شريك النخعي:

«لئن يكون في كل قبيلة حمار أحب إليَّ من أن يكون فيها رجل من أصحاب أبي فلان -رجل كان مبتدعًا-».

وذكر ياقوت الحموي في «معجم البلدان» (٣/ ٢٩٦):

حرب بن إسماعيل الكرماني صاحب الإمام أحمد تُرجم له فقالوا:

حرب بن إسماعيل لقي أحمد بن حنبل رضي الله و وصحبه، وله مؤلفات في الفقه منها كتاب السنة والجماعة:

«شتم فيه فرق أهل الصلاة، وقد نقضه عليه أبو القاسم عبد اللَّه بن أحمد بن محمود الكعبي البلخي». اهم أفكان حرب الكرماني شتاما؟! وأقول: باللَّه لقد كان ذا منهج قويم في ذلك فقد ذكرهم رسول اللَّه ﷺ

على سبيل الذم فقال: «كُلُّهَا فِي النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةٌ»

وقال عن الخوارج: «كلاب النار»..

وقد ذمَّهم السلف قبل حرب وبعد.

والمقصود: أن الشتم كالسباب إذا كان في موطنه فهو موطن مدح لا ذم وإلا فذم فتنبَّه؟

ويحيى بن معين وقع في الحسين الكرابيسي وشتمه لكلامه في أحمد بن حنبل، كما ذكرناه في موطنه، فماذا؟

واعلم علمني اللَّه وإياك أن الشدة على أهل الأهواء مدحها الأئمة قديمًا كما تقدم.

فقد مُدح الحافظ شريك النخعي على ذلك

قالوا: «كان عادلًا فاضلًا شديدًا على أهل البدع». كما تقدم

وقال البيهقي عن أبي يعقوب البويطي:

«كان شديدًا على أهل البدع ذابًا بالكلام عن أهل السنة فدُعي في أيام الواثق إلى القول بخلق القرآن فامتنع منه فحُمل مقيدًا من مصر إلى العراق حتى مات في أقياده محبوسًا ثابتًا على دينه صابرًا على ما أصابه من الأذى رحمة اللَّه تعالى ورضوانه عليه»(١).

وقيل عن الشاطبي صاحب «الاعتصام»:

«كان شديدًا على أهل البدع حريصًا على السُّنة لازمًا لطريق المشايخ والأئمة محاربًا لهم».

عبد اللَّه بن أبي حسان اليحصبي المتوفى سنة (٢٢٦هـ):

«كان مفوَّهًا قويًّا على المناظرة، ذابًّا عن السنة، متبعًا لمذهب مالك، شديدًا على أهل البدع».

وكذلك كان البربهاري،

وكذلك ابن القيم،

وكذلك شيخ الإسلام، وكذلك من قبلهم الإمام أحمد وغيره. . . .

فمنهج الشدة على أهل البدع في الردود عند الأئمة واضح، يمدح به،

<sup>(</sup>١) حكاه ابن عساكر في «تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى أبي الحسن الأشعري» (ص. ٣٤٨).

ولا عبرة بأقوال أصحاب الأهواء والتمييع؛ لأنهم يصونون أنفسهم تحت مظلة دعواهم الرفق واللين . . . ،

فاعلم كذلك أنهم لا يقبل جرحهم لأنهم مجروحون في أنفسهم.

ومن كان له أدنى إلمام بالاطلاع على كتب التراجم كتب الجرح والتعديل رأى هذا واضحًا جليًّا، ولكن التعصب آفة، فالتعصب يعمي ويصم.

ولا يَظُنُّ السوءَ في سجن شيخ الإسلام ابن تيمية وغيره من قبل كالبربهاري وأصحابه بل بالإمام أحمد. . . لا يظن في التأليب عليهم إلا أنه من أهل البدع قَبَّحهم اللَّه:

فهم الذين لا يحترمون العلماء ويطعنون عليهم لاسيما إذا لم يطاوعوهم على بدعهم.

وأيُّ إساءة أعظم من مخالفتهم للصحابة ولمنهجهم.

فأسوأ الناس أدبًا مع العلماء هم أهل البدع،

وهكذا في كل زمان، وسرده يحتاج إلى مؤلف مستقل حتى في زماننا يحصل ممن يُنسبون إلى المشيخة. وإلا فإن معتقدات هؤلاء الأئمة في مصلحة دنيا الحكام حقيقة والله المستعان.

### سبب شدة أسلوب علماء الجرح والتعديل

وسبب شدة علماء الجرح والتعديل في نقدهم الرجال هو أن جرح الرجال أو التصويب الرجال أو التصويب عليه التصحيح لروايته فتتقبل، أو التصويب لمنهجه وعلمه فيؤتسى به ويدرس علمه، فكان الأمر مرتبطًا بحملة العلم الشرعي سواء كان الرواية أو المنهج أو العلم.

والعجيب أنه إذا كان أمرًا ما مرتبطًا بما يتعلق بدنيا الناس اهتم الناس حدًّا به ،

فكيف لا يهتمون بما يتعلق بحملة الدين الذي أُرسل به محمد عَلَيْ ؟!

\* أذكر بقصة تقدمت تُقرِّب هذا المفهوم لمن أُعجم عليه فهم ذلك:

أخرج اللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١٣٧٢)، وغيره بسندٍ ثابت عن عاصم الأحول قال:

جلست إلى قتادة فذكر عمرو بن عبيد (١) فيه، فقلت: يا أبا الخطاب، ألا أرى العلماء يقع بعضهم في بعض! (٢).

<sup>(</sup>۱) وعمرو بن عبيد هذا هو القدري المعتزلي المبتدع الضال الذي التبس أمره كما يلتبس أمر كثير ممن نُسبوا إلى العلم على العوام أتباع أهل البدع والتلبيس والكذب والغش اليوم ففيه محاسن من كرم وزهد وتقى اغتر بها أولئك كما يغتر كثير بمثلها اليوم . . .

<sup>(</sup>٢) وفي رواية: «وإذا الفقهاء ينال بعضهم من بعض». انظر إمكانية نسبة أهل البدع إلى العلم والفقه بسبب التباس أمرهم!.

قال: يا أحول، ولا تدري أن الرجل إذا ابتدع بدعة فينبغي لها أن تُذكر حتى تُعلَم.

فجئت من عند قتادة ، وأنا مغتم لقوله في عمرو بن عبيد ، وما رأيتُ من نُسك عمرو بن عبيد وهديه (۱) ، فوضعتُ رأسي بنصف النهار فإذا بعمرو بن عبيد في النوم والمصحف في حجره وهو يحكّ آية من كتاب اللَّه ، قلت : سبحان اللَّه تحك آية من كتاب اللَّه؟ قال : سأُعيدُها فتركته حتى حكّها ، فقلت له : أُعِدْها ، فقال : «إني لا أستطيع» نعوذ باللَّه .

\* انظر إلى حسن ظن عاصم الأحول بهذا المبتدع والسبب أنه خالطه وما هجره:

وقد قال القاضي أبو الحسن في «التمام»: «لا تختلف الرواية في وجوب هجر أهل البدع»(٢).

<sup>=</sup> حتى يلتبس أمرهم على طلاب العلم الذين يجلسون للعلم، فكيف بغيرهم؟!. وقد التبس أمر أهل البدع على أبي موسى حينما قال لابن مسعود: «رأيت شيئًا فأنكرته ولم أر واللَّه إلا خيرًا»، وما أكثر ما يلتبس الحق بالباطل حتى على بعض المنتسبين إلى العلم، فكيف بمن دونهم؟.

<sup>(</sup>۱) فقد يكون لأهل البدع نُسك وهدي ومحاسن ربما كانت سببًا في ضلال بعض من لا دراية لهم بأصول الشريعة إذ يغترون بذلك كما اغتر قبل من ضل مع الخوارج، لكن يبصر حقيقة ذلك الراسخون في العلم يزنون الأمور بميزان الشرع والمنهج لا بالعواطف.

<sup>(</sup>٢) حكاه عنه ابن مفلح في «الآداب الشرعية» (١/ ٢٣٨). وقد أخرج العقيلي في «الضعفاء» (١/ ٢٢٩) بسندٍ صحيح عن أبي صالح الفرَّاء=

# وأشار بعض أهل العلم إلى فائدة الهجر:

فقال الشاطبي في «الاعتصام» (١/ ١٥٢):

«توقير صاحب البدعة مظنة لمفسدتين تعودان على الإسلام بالهدم:

إحداهما: التفات الجهال والعامة إلى ذلك التوقير، فيعتقدون في المبتدع أنه أفضل الناس، وأن ما هو عليه خير مما عليه غيره فيؤدي ذلك إلى اتباعه على بدعته دون اتباع أهل السنة على سنتهم.

والثانية: أنه إذا وُقر من أجل بدعته صار ذلك كالحادي، المحرّض له على إنشاء الابتداع في كل شيء.

وعلى كل حال فتحيا البدع وتموت السنن، وهو هدم الإسلام بعينه». وفي «الإبانة الكبرى» لابن بطة:

«عليك بالعلم واهجر كل مبتدع وكل غاوٍ إلى الأهواء ميال»(١٠).

\* \* \*

= قال: حكيتُ ليوسف بن أسباط عن وكيع شيئًا من أمر الفتن فقال: ذاك يشبه أستاذه -يعني: الحسن بن حي- الذي كان يرى رأي الخوارج- قال: قلتُ ليوسف: أما تخاف أن تكون هذه غيبة؟ فقال: لم يا أحمقُ؟ أنا خيرٌ لهؤلاء من أمهاتهم وآبائهم، أنا أنهى الناس أن يعملوا بما أحدثوا فتتبعتهم أوزارهم، ومن أطراهم كان أضرَّ عليهم.

نعم إذا لم يتكلم فيهم كيف يُعرف الحق من الباطل، والسقيم من الصحيح؟ فمن أخير لأهل الأهواء؟ وليست قصة أبي تراب النخشبي، ومحمد بن بندار السباك مع أحمد بن حنبل ببعيدة. راجع «طبقات الحنابلة» (١/ ٢٤٨-٢٤٩، ٢٨٧).

(۱) «الإبانة الكبرى» (٦/ ٢٨٤).

# تبرئة ساحة الصحابة رياني من توهم السباب المحرَّم بينهم (')

قد ورد عن الصحابة أشياء قد يتوهم متوهم أنها من السباب المحرم. فهذا توجيه بعض الوارد عن الصحابة من أنه ليس من السباب المنهي عنه:

الأول: قول سالم بن عبد اللَّه بن عمر حكايته عن والده بشأن أخيه بلال:

«. . . فَأَقْبَلَ عَلَيْهِ عَبْدُ اللَّهِ فَسَبَّهُ (٢) سَبًّا سَيِّئًا ، مَا سَمِعْتُهُ سَبَّهُ مِثْلَهُ قَطًّا ».

فهذا ليس من الباب المنهي عنه الذي يفسّق فاعله، فإنه ولده وله تأديبه، وله الدلال عليه وبلال كَظَّلْلُهُ احتمل ذلك من والده.

ولذلك لم ينكر صحابي واحد مثل هذا على ابن عمر، ولا قال له أحد: إنك سببت المسلم، ورسول اللّه ﷺ يقول: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ»ما حصل شيء من ذلك.

فدل على أن ذلك ليس من السباب المنهي عنه ، ولا يدخل فيه .

(١) قال أبو المظفر السمعاني رَخِلَللهُ:

«التعرض إلى جانب الصحابة علامة على خذلان فاعله، بل هو بدعة وضلالة». حكاه الحافظ في «الفتح» (٤/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) أي: سبَّ ولده بلالًا لكونه اعترض عليه حينما حدَّث عن رسول اللَّه ﷺ: «لَا تَمْنَعُوا إِمَاءَ اللَّه مساجد اللَّه..»، فقال بلال: «لنمنعهن...».

الثاني: فعل أبي بكر ضِي الله لها أهمل ولده حقوق الأضياف:

فغضب أبو بكر وسبَّ وجدَّع (١٠٠٠ . . . وقال له : «يا غُنثَرُ » أي : يا جاهل أو وخيم . .

فهذا من نفس باب قول ابن عمر لولده، ولذا لم ينكر أحدٌ من الصحابة ولا ولده ما حصل من أبي بكر، ولم يقل أحدٌ إنه من السباب الذي يُفسق فاعله.

#### الثالث:

ما رواه النسائي والترمذي(٢)، وغيرهما بإسنادٍ صحيح: عن زر بن حبيش عن حذيفة قال:

سَأَلَتْنِي أُمِّي مُنْذُ مَتَى عَهْدُكَ بِالنَّبِيِّ عَلَيْهُ.

فَقُلْتُ لَهَا: مُنْذُ كَذَا وَكَذَا، فَنَالَتْ مِنِّي وَسَبَّتْنِي.

فَقُلْتُ لَهَا: دَعِينِي فَإِنِّي آتِي النَّبِيَّ عَيَّا فَأُصَلِّي مَعَهُ الْمَغْرِبَ، وَلَا أَدَعُهُ حَتَّى يَسْتَغْفِرَ لِي وَلَكِ، فَصَلَّيْتُ مَعَهُ الْمَغْرِبَ.

<sup>(</sup>١) أي: دعا بقطع الأنف، وهذا أيضًا ليس من الباب الذي فيه النهي عن الدعاء على الأبناء، وإنما هو من باب قوله ﷺ: «تَكِلَتْكَ أُمُّكَ».

وقوله ﷺ لصفية ﷺ إذ حاضت في الحج: «عَقْرَى حَلْقَى».

دعاء لا يُراد وقوعه إذ لا ذنب عليها أصلًا، فمعاذ يسأل، وصفية نزل عليها ما كتبه اللّه على بنات آدم من الحيض، فمثل هؤلاء لا يُدعى عليهم، فيقال: الدعاء ليس من الباب المنهى عنه؟!

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في «الكبرى» (٨٢٤٠)، والترمذي (٣٧٨١) وغيرهما .

فَصَلَّى النَّبِيُّ ﷺ الْعِشَاءِ، ثُمَّ انْفَتَلَ وَتَبِعْتُهُ، فَعَرَضَ لَهُ عَارِضٌ، فَأَخَذَهُ وَذَهَبَ فَاتَّبَعْتُهُ.

فَسَمِعَ صَوْتِي فَقَالَ: «مَنْ هَذَا؟».

فَقُلْتُ: حُذَيْفَةُ.

فَقَالَ: «مَا لَك؟»، فَحَدَّثْتُهُ بِالْأَمْرِ.

فَقَالَ: «غَفَرَ اللَّهُ لَكَ وَلِأُمِّكَ، أَمَا رَأَيْتَ الْعَارِضَ الَّذِي عَرَضَ لِي قَبْلُ؟».

قُلْتُ: بَلَى.

قَالَ: «هُوَ مَلَكُ مِنَ الْمَلَائِكَةِ..» الحديث.

والشاهد: أنها سبَّت ولدها حذيفة رعينها، وهي صحابية.

الرابع: ما وقع من العباس في الهناس المنظمة -كما في السحيح البخاري» - عند خصومته لعلي بن أبي طالب في إمارة عمر بن الخطاب في قال:

«يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! اقْضِ بَيْنِي وَبَيْنَ هَذَا الْكَاذِبِ الآثِمِ الْغَادِرِ الْخَائِنِ».

قال بعض العلماء: هذا اللفظ الذي وقع لا يليق بالعباس وحاشا أن يكون في علي والله عن هذه الأوصاف، فضلًا عن كلها، ولسنا نقطع بالعصمة إلا للنبي والمن شهد له بها، ولكنا مأمورون بحسن الظن بالصحابة والله والله عنهم، وإن انسدت طرق تأويلها نسبنا

الكذب إلى رواتها(١). قاله المازري فيما حكاه عنه القاضي عياض نقله النووي في «شرح مسلم (٧٢/ ٧٢).

وقد حضر هذا المجلس عمر وهو الخليفة، وعثمان، وسعد، وزيد، وعبد الرحمن وسعد، وزيد، وعبد الرحمن وسعد، في سياق الحديث، ولم ينكر أحدٌ منهم هذا الكلام مع تشديدهم في إنكار المنكر، وما ذلك إلا لأنهم فهموا بقرينة الحال أنه تكلم بما لا يعتقد ظاهره مبالغةً في الزجر.

## قال المازري:

وكذلك قول عمر رضي نفس الحديث:

«إنكما جئتما أبا بكر فرأيتماه كاذبًا آثمًا غادرًا خائنًا».

**وكذلك** ذكر عن نفسه أنهما رأياه كذلك، كما في رواية مسلم (١٧٥٧).

وتأويل هذا على نحو ما سبق، وهو أن المراد: أنكما تعتقدان أن الواجب أن أفعل في هذه القضية خلاف ما فعلته أنا وأبو بكر.

فنحن على مقتضى رأيكما لو أتينا ونحن معتقدان ما تعتقدانه لكُنا بهذه الأوصاف.

(۱) ولا داعي لاتهام الرواة الثقات بغير بينات. وأجود ما حمل عليه أنه حصل من العباس على جهة الإدلال على ابن أخيه لأنه بمنزلة ابنه، وقال ما لا يعتقده، وما يعلم براءة ذمة ابن أخيه منه، ولعله قصد بذلك ردعه عما يعتقد أنه مخطئ فيه، وإن هذه الأوصاف يتصف بها لو كان يفعل ما يفعله عن قصد، ولابد من هذا التأويل». انظر: «شرح النووي على صحيح مسلم».

الخامس: قول أبان بن سعيد لأبي هريرة:

«يَا وَبَرُ تَحَدَّرَ مِنْ رَأْس ضَأْنٍ »(١).

فقد أخرج البخاري معلقًا عن سعيد بن العاص قال:

بَعَثَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِي اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَى عَلَى سَريَّةٍ مِنَ الْمَدِينَةِ قِبَلَ نَجْدٍ.

قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: فَقَدِمَ أَبَانُ وَأَصْحَابُهُ عَلَى النَّبِيِّ عَيَالِيَّ بِخَيْبَرَ بَعْدَ مَا افْتَتَحَهَا وَإِنَّ حُزْمَ خَيْلِهِمْ لَلِيفٌ.

قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ لَا تَقْسِمْ لَهُمْ.

قَالَ أَبَانُ: وَأَنْتَ بِهَذَا يَا وَبْرُ تَحَدَّرَ مِنْ رَأْسِ ضَأْنِ.

فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكِيدٍ: «يَا أَبَانُ اجْلِسْ» فَلَمْ يَقْسِمْ لَهُمْ (٢).

وفي سياق آخر موصول(٣) عن أبي هريرة ﴿ وَاللَّهُمُّ قَالَ:

أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ، وهُوَ بِخَيْبَرَ بَعْدَ مَا افْتَتَحُوهَا فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَسْهِمْ لِي.

فَقَالَ بَعْضُ بَنِي سَعِيدِ بْنِ الْعَاصِ: لَا تُسْهِمْ لَهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ.

فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: هَذَا قَاتِلُ ابْنِ قَوْقَلِ ( ْ ) .

<sup>(</sup>١) أراد احتقاره، وتصغير قدره عنده، وأنه مثل الوبر الذي يتدلى من رأس الضأن في قلة المنفعة والمبالاة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٨٢٧).

<sup>(</sup>٤) وقد أخرج البغوي كما قال الحافظ في «الفتح» (٦/ ٤١): أن النعمان بن قوقل قال يوم أحد: أَقْسَمْت عَلَيْك يَا رَبّ أَنْ لَا تَغِيب الشَّمْس حَتَّى أَطَأ بِعَرْجَتِي فِي الْجَنَّة. =

فَقَالَ ابْنُ سَعِيدِ بْنِ الْعَاصِ: وَاعَجَبًا لِوَبْرٍ تَدَلَّى عَلَيْنَا مِنْ قَدُومِ ضَأْنٍ يَنْعَى عَلَيَ قَتْلَ رَجُلٍ مُسْلِمِ أَكْرَمَهُ اللَّهُ عَلَى يَدَيَّ وَلَمْ يُهِنِّي عَلَى يَدَيْهِ.

قَالَ: فَلَا أَدْرِي أَسْهَمَ لَهُ أَمْ لَمْ يُسْهِمْ لَهُ ('').

يعني -أبو هريرة-: أن أبان بن سعيد قتل النعمان بن قوقل رضي يوم أحد، وكان أبان حينذاك كافرًا (٢٠).

= فَاسْتُشْهِدَ ذَلِكَ الْيَوْم، فَقَالَ النَّبِيّ عَيَّكِيٍّ: «لَقَدْ رَأَيْته فِي الْجَنَّةِ».

وتحرير ذلك في موطن آخر.

والمقصود هنا: أن أبان بن سعيد هو قاتل النعمان بن قوقل، وكان أبان كافرًا يوم أن قتل النعمان.

(١) الأصل أنه لم يسهم له ، ففي الرواية الأولى يجزم بعدم الإسهام له ، وهنا يقول هذا ، فلعله نسي ، فالجزم في الرواية الأولى يُقَدم ، أنه لم يسهم له ، واللَّه أعلم .

(٢) وأبان رضي ابن سعيد بن العاص بن أمية ، كان إسلامه بعد غزوة الحديبية .

وقد ذكر في صلح الحديبية أن أبان هذا أجار عثمان بن عفان يوم الحديبية حتى دخل مكة وبلَّغ رسالة رسول اللَّه عَلَيْ لكفار قريش، ومعلوم أن غزوة خيبر كانت عقب الرجوع من الحديبية، فيشعر ذلك بأن أبان أسلم عقب الحديبية حتى أمكن أن يبعثه النبي عَلَيْ في سرية، وقد ذُكر في سبب إسلام أبان: عن سعيد بن العاص قال: «قُتِل أبي يَوْم بَدْر، فَرَبَّانِي عَمِّي أَبَان، وَكَانَ شَدِيدًا عَلَى النَّبِي عَلَيْ يَسُبُّهُ إِذَا ذُكِرَ، فَخَرَجَ إِلَى الشَّام فَرَجَع فَلَمْ يَسُبُّهُ، فَسُئِلَ عَنْ ذَلِكَ، فَذَكر أَنَّهُ لَقِي رَاهِبًا فَأَخْبَرَهُ بِصِفَتِهِ وَنَعْتِه، فَوَقَعَ فِي قَلْبِهِ تَصْدِيقُهُ، فَلَمْ يَلْبَثَ أَنْ خَرَجَ إِلَى الْمَدِينَةِ فَأَسْلَمَ». فَإِنْ كَانَ هَذَا ثَابِتًا إحْتَمَلَ أَنْ يَكُونَ خُرُوج أَبَان عم أبان بن سعيد المذكور وَ الله السَّام كَانَ قَبْل الْحُدَيْبِيَةِ. وراجع ترجمته من «الإصابة»، وإرسال الرسول على له على سرية من المدينة قبل نجد في «صحيح البخاري» برقم (٢٣٨).

وراجع شرحه في «الفتح» وكتابي «صحيح السيرة النبوية»، واللَّه أعلم.

فكأن أبان ضطيع يقول: إن ابن قوقل في الجنة بسببي ثم أسلمت بعدُ أما يومها فلم أكن أسلمت فماذا؟

ومعنى ينعي على: أي: يعيب عليَّ (١).

وهذا من باب المخاصمة واستيفاء الحقوق كما في قصة علي والعباس، فكان بين علي وعثمان كذلك غيرهما . . . .

السادس: ما ورد عن عمار أنه سبَّ عثمان بن عفان أو شتمه وذكرته في كتابي «نصح الحكام بين الغلو والتفريط»

فهذا إما أن يحمل على أنه أخطأ وهو غير معصوم، ولا يفسق بذلك إذ لم يَرمه أحدٌ بذلك من الأفاضل وكانوا موجودين وبَيَّن رسول اللَّه ﷺ منزلته فمن مثله؟ .

بل هذا مما احتمله بعضهم من بعض مما كان يجري بينهم، ليس المقصود به السباب الذي يفسق فاعله.

ولذلك لم يفسّقه عثمان نفسه، بل ولا علَّق عليه وإنما هذا من نفس باب:

#### السابع: قول سعيد بن المسيب ضطية:

«شَهِدْتُ عَلِيًّا وَعُثْمَانَ وَكَانَ بَيْنَهُمَا نَزْغٌ مِنَ الشَّيْطَانِ، فَمَا تَرَكَ وَاحِدٌ

<sup>(</sup>۱) والنعمان بن قوقل ﴿ إِنَّهُ هو الذي روى قال: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَّيْتُ الْمَكْتُوبَة وَحَرَّمْتُ الْحَرَامَ وَأَحْلَلْتُ الْحَلَالَ أَأَدْخُلُ الْجَنَّة؟ فَقَالَ: النَّبِي ﷺ: «نَعَمْ...». وهو صحيح: أخرجه مسلم (١٥).

مِنْهُمَا لِصَاحِبِهِ شَيْئًا إِلَّا قَالَهُ، فَلَوْ شِئْتُ أَنْ أَقُصَّ عَلَيْكُمْ مَا قَالَا لَفَعَلْتُ، ثُمَّ لَمُ مِنْهُمَا لِصَاحِبِهِ»(١). لَمْ يْبَرَحَا حَتَّى اصْطَلَحَا وَاسْتَغْفَرَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا لِصَاحِبِهِ»(١).

الثامن:

ومن نفس باب دفاع سعد بن أبي وقاص حينما دافع عن علي رفيها:

فَقَالَ بَعْضُهُمْ لسعد لما رآه يدافع عنه:

فَوَاللَّهِ إِنَّهُ كَانَ يُبْغِضُكَ وَيُسَمِّيكَ الأُخَينس.

فَضَحِكَ سَعْدٌ حَتَّى اسْتَعْلَاهُ الضَّحِكُ، ثُمَّ قَالَ: أَلَيْسَ قَدْ يَجِدُ الْمَرْءُ عَلَى أَضِحِكَ سَعْدٌ حَتَّى اسْتَعْلَاهُ الضَّحِكُ، ثُمَّ لَا يَبْلُغُ ذَلِكَ أَمَانَتَهُ ؟! وَذَكَرَ كَلِمَةً عَلَى أَخِيهِ فِي الْأَمْرِ يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ، ثُمَّ لَا يَبْلُغُ ذَلِكَ أَمَانَتَهُ ؟! وَذَكَرَ كَلِمَةً أُخْرَى (').

ومن نفس الباب قول على ضَلَيْهُ لما جاءه ابْنُ جُرْمُوزِ قَاتِلُ الزُّبَيْرِ يَسْتَأْذِنُ عَلَى عليِّ " فَحَجَبَهُ طَوِيلًا ، ثُمَّ أَذِنَ لَهُ فَقَالَ: أَمَّا أَهْلُ الْبَلاءِ فَتَجْفُوهُمْ .

فَقَالَ عَلِيٌّ: بِفِيكِ التُّرَابُ، إِنِّي لَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَنَا وَطَلْحَةُ، وَالزُّبَيْرُ، مِمَّنْ قَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنَا عَلَى سُرُرِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في «العلل) (٢٠٥٣) بسندٍ حسن.

وعند الخلال في «السنة» (٧١٦) بسند حسن أيضًا قال: «فَمَا صَلَّيْتُ الظُّهْرَ حَتَّى دَخَلَ أَحَدُهُمَا آخِذًا بِيَدِ صَاحِبِهِ كَأَنَّهُمَا أَخَوَانِ لِأَبِ وَأُمِّ. -يَعْنِي: عُثْمَانَ وَعَلِيًّا-».

<sup>(</sup>٢) أخرجه إسحاق كما في «المطالب العالية» (١٢/ ٥٦ رقم ٤٢٧٣) والحاكم (٢/ ٣٣٠) بإسنادٍ صحيح، وصححه الحافظ كَثْمُلللهُ.

<sup>(</sup>٣) مع أن الزبير رضي كان ممن يقاتل ضدَّ علي رضي ١٠٠٠.

مُّنَقَ بِلِينَ ﴾ [الحجر: ٤٧](١).

وما كان بين خالد بن الوليد وسعد بن أبى وقاص رفي من كلام فتناول رجل خالدًا عند سعد:

قال: فَقَالَ سَعْدٌ: «مَهْ، فَإِنَّ مَا بَيْنَنَا لَمْ يَبْلُغْ دِينَنَا»(٢).

فلهم سوابق وحصلت فتن بينهم فنرد أمرهم إلى اللَّه، كما قال أبو نضرة رضيطينه (٣).

فما حصل من عمار نحو عثمان من كلام إنما هو من هذا الباب.

ولا قال أحدٌ من أهل العلم أبدًا ولا يقول: إن عمارًا ضِ الله كان فاسقًا أو خارجيًّا ، لكونه سب عثمان أمير المؤمنين رضي الله الله المؤمنين المناها الله المؤمنين المناها الله الماله الماله

وقد علقت على القصة في كتابي «نصح الحكام بين الغلو والتفريط» (ص١٤٢) لجهره على عثمان فظي الأمير بمزيد عن هذا.

السابع:

قول عمر ﴿ الله الله على الله على الله على الفتن بابًا معلقًا يوشك

(١) أخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» (١٢٩٩)، وابن الأعرابي في «المعجم»

<sup>(</sup>١٧٧٤)، وابن سعد في «طبقاته» (٣/ ١١٣) بسندٍ صحيح. (٢) أخرجه ابن أبي شيبة (٥/ ٢٣٠)، والطبراني في «الكبير» (٤/ ١٠٦) رقم (٣٨١١)،

وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٩٤) بسندٍ صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة (١٥/ ٢٧٤) وغيره.

<sup>(</sup>٤) وقد قال ﷺ عن عمار: «تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ»، وأنه مبشَّر يدعو الناس إلى الجنة، وأنه وأنه . . .

أن يُكسر.

قَالَ عُمَرُ: أَكَسْرًا لَا أَبَا لَكَ! فَلَوْ أَنَّهُ فُتِحَ لَعَلَّهُ كَانَ يُعَادُ.

قُلْتُ: لَا بَلْ يُكْسَرُ.

وَحَدَّثْتُهُ أَنَّ ذَلِكَ الْبَابَ رَجُلٌ يُقْتَلُ أَوْ يَمُوتُ. حَدِيثًا لَيْسَ بِالأَغَالِيطِ.

وفي رواية البخاري:

فَهِبْنَا أَنْ نَسْأَلَهُ وَأَمَرْنَا مَسْرُوقًا فَسَأَلَهُ فَقَالَ: مَن الْبَابُ؟ قَالَ: عُمَرُ (١٠).

فقول عمر لحذيفة وَأَكُسْرًا لَا أَبَا لَكَ» في هذا الموطن ليس هو سبابٌ في الأصل، وما كان عمر يفعله مع مثل حذيفة؛ وهو الذي كان يسأله عن الفتن ويعتمد رأيه ويُجلُّه (٢٠). وقد سلفت الإشارة إلى هذا.

وإنما هو من باب الحث على الإجابة على عادة العرب إذا أرادوا أن يقولوا جدّ في الأمر قالوا: «لَا أَبَا لَك»، وهو من باب استعظام من عمر لكسر ذلك الباب،

فكلمة «لا أبًا لك» لا يريدون بها الذم أصلًا ، كقولهم أحيانًا: «قاتله اللّه» ، ونحو ذلك ، لا يريدون به الذم على الدوام .

وهذا كقول هُنَيِّ الذي استعمله عمر بن الخطاب رَفِي على الحِمى، وأنه قال لعمر ( «أَفَتَارِكُهُمْ أَنَا لَا أَبَا لَكَ » كذا يقول لعمر رَفِي اللهُ اللهُ عَلَى الْحَمْدِ ( اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى العَمْدِ ( اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٣٥٨٦)، ومسلم (١٤٤).

<sup>(</sup>٢) وقد سأله: هل سمَّاني لك رسول اللَّه ﷺ في المنافقين؟ راجع كتابي «ذم النفاق وأهله».

<sup>(</sup>٣) كما في «صحيح البخاري» (٣٠٥٩).

فليس هذا من باب السباب ولا الشدة حتى يحتاج إلى إجابة عنه، واللَّه أعلم.

### الثامن:

لما أرسلت زوجات الرسول ﷺ زينب بنت جحش فأتته فأغلظت وقالت:

إِنَّ نِسَاءَكَ يَنْشُدْنَكَ اللَّهَ الْعَدْلَ فِي بِنْتِ ابْنِ أَبِي قُحَافَةَ(١)، فَرَفَعَتْ صَوْتَهَا حَتَّى إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ صَوْتَهَا حَتَّى إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَيَنْظُرُ إِلَى عَائِشَةَ هَلْ تَكَلَّمُ؟

قَالَ: فَتَكَلَّمَتْ عَائِشَةُ تَرُدُّ عَلَى زَيْنَبَ حَتَّى أَسْكَتَتْهَا.

قَالَتْ: فَنَظَرَ النَّبِيُّ عَيَّكِيِّ إِلَى عَائِشَةَ وَقَالَ: ﴿إِنَّهَا بِنْتُ أَبِي بَكْرِ ﴾(٢).

(١) وليس هذا كلغة الخارجي ذي الخويصرة الذي قال لرسول اللَّه ﷺ: «اعْدِلْ»؛ لأن هذا هذا كان كلامه على وجه الاعتراض واتهام النبي ﷺ بالجور وأمره بالعدل فأين هذا من ذا.

بخلاف زوجات الرسول على فقد كان رسول اللَّه على يفضِّل عائشة في المحبة وما يتبعها من أشياء ولم يكنّ يعلمن أنه لا يلزم العدل فيها أصلًا.

حتى أخبرهن رسول اللَّه ﷺ، وورد في حديث مرسل: «اللَّهُمَّ هَذَا قَسْمِي، فِيمَا أَمْلِكُ فَلا تَلُمْنِي، فِيمَا تَمْلِكُ، وَلا أَمْلِكُ».

فقولها: «يَنْشُدْنَكَ الْعَدْلَ» ليس اعتراضًا ولا اتهامًا وإنما هو رجاءٌ، ولكن رسول اللّه على الله يملكه؛ لأن هذا محله القلب الذي بيد اللّه تعالى، أو أنهنّ أردن العدل بأمر الناس أن لا يتحرّوا بهداياهم يوم عائشة.

(٢) أخرجه البخاري (٢٥٨١).

فمعنى ذلك: أنها استطالت عليها بالكلام وليس بالسباب المعروف المتبادر إلى الذهن، وإنما بمعنى أنها وقعت فيها.

كما في رواية مسلم(١):

«ثُمَّ وَقَعَتْ بِي فَاسْتَطَالَتْ عَلَيَّ. وَأَنَا أَرْقُبُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، وأَرْقُبُ طَرْفَهُ، هَلْ يَأْذَنُ لِي فِيهَا... قَالَتْ: فَلَمَّا وَقَعْتُ بِهَا لَمْ أَنْشَبْهَا حَتَّى أَنْحَيْتُ عَلَيْهَا.

قَالَتْ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وتَبَسَّمَ.... الخبر.

ولو كان كلامها ككلام الخارجي ما تبسَّم بل كان يغضب كغضبه على الخارجي ذي الخويصرة فتنبه.

وقد أشار الحافظ في «الفتح» (٥/ ٢٠٧) إلى رواية عند النسائي (٧٧٦٥)، وابن ماجه (١٩٨١) من طريق البهيّ عن عروة عن عائشة قالت: دَخَلْتْ عَلَى زَيْنَب بِنْت جَحْش فَسَبَّتْنِي، فَرَدَعَهَا النَّبِيُّ عَلَيْهِ. . الحديث، وهو ضعيف لأجل البهيّ.

والرواية التي عندهما ليس فيها اللفظ المذكور «فسبّتني»، فالظاهر أن الحافظ بن حجر ذكرها بالمعنى.

وفي رواية أبي داود (٤٨٩٨) من طريق آخر في قصة أخرى:

«وَأَقْبَلَتْ زَيْنَبُ تَقْحَمُ لِعَائِشَةَ ضَيًا اللهِ فَنَهَاهَا ، فَأَبَتْ أَنْ تَنْتَهِيَ ، فَقَالَ لِعَائِشَةَ فَيَهَاهَا ، فَأَبَتْ أَنْ تَنْتَهِيَ ، فَقَالَ لِعَائِشَةَ:

<sup>(</sup>١) برقم (٢٤٤٢).

«سُبِّهَا»، فَسَبَّتْهَا، فَغَلَبَتْهَا...» الحديث.

وهذا ضعيف سنده لا يصح لحال البهي أيضًا ،

لا يصح لا سندًا ولا عقلًا أيقول على لإحدى أمهات المؤمنين عن الأخرى سبيها، وقد نهى هو على عن السباب

وفي هذه الرواية على بن زيد بن جدعان وهو ضعيف..

وثم توجيه آخر -في حالة ثبوته-:

أن ذلك صدر منهن ورضي الله عنهن وبمقتضى الغيرة التي تجعل المرأة لا تبصر أعلى الوادي من أدناه، فعقلُها ليس معها بكامله، ولا شك أن المرأة تُعذَر في هذه الحالة.

وقد ورد عن رسول اللَّه ﷺ أنه قال:

"إِنَّ الغَيْرَى لَا تُبْصِرُ أَعْلَى الوَادِي مِنْ أَدْنَاهُ" أخرجه أبو يعلى.

وقد ثبّته الحافظ ابن حجر ، كما بيّنته في كتابي «تبصير النساء».

ولذا كان رسول اللَّه ﷺ يعذرهنَّ في ذلك.

فإما أن يقال: لا مؤاخذة لكون ذلك مما لا تؤاخذ به المرأة، أو يحمل السباب على غير بابه، فيكون المقصود به الشدة في الانتصار، أو نحو ذلك، والله أعلم.

فلا لوم ولا ذنب على إحداهن في هذا المقام.

وأما أن رسول اللَّه ﷺ قال لإحداهن: «سُبِّيها» فلم يحصل هذا بحال ولا يصح له سند، واللَّه المستعان.

فالمرأة الغيراء إذا أخرجتها غيرتها إلى أن انسد عليها منفذ الفهم

بسبب شدة الغضب فليست مكلَّفة حينئذٍ .

ولذلك لما قال رسول اللَّه عَلَيْكُ: «اللَّهُمَّ! هَالَة بِنْتُ خُوَيْلِدٍ».

قالت عائشة: فَغِرْتُ فَقُلْتُ: وَمَا تَذْكُرُ مِنْ عَجُوزٍ مِنْ عَجَائِزِ قُرَيْشٍ حَمْرَاءِ الشِّدْقَيْنِ، هَلَكَتْ فِي الدَّهْرِ، فَأَبْدَلَكَ اللَّهُ خَيْرًا مِنْهَا (١٠).

فما ورد أنه عنَّف أو عاقب عِيلِيَّةٌ في ذلك الموقف.

كمثل يوم أن ضربت إحدى أمهات المؤمنين الصحفة فسقطت الصحفة، فانفلقت، فجمع النبي عَلَيْ الصحفة ثم جعل يجمع فيها الطعام الذي كان في الصحفة ويقول: «غَارَتْ أُمُّكُمْ» ثُمَّ حَبَسَ الْخَادِمَ حَتَّى أُتِي بِصَحْفَةٍ مِنْ عِنْدِ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا، فَدَفَعَ الصَّحْفَةَ الصَّحِيحَةَ إِلَى الَّتِي كُسِرَتْ صَحْفَتُهَا، وَأَمْسَكَ الْمَكْسُورَةَ فِي بَيْتِ الَّتِي كَسَرَتْ(۲).

فما عنَّفها إذ فعلت ذلك وهي مَنْ؟ وفي بيت من؟ ، وأمام من؟ . . . ولا عاقبها .

فالمرأة لا تؤاخذ في هذه الحالة، حالة الغيرة بما يصدر منها من خطأ.

فإذا وقع منها سباب، كما وقع نحوه من حمزة يوم أن كان ثَملًا محمرَّة عيناه، وعدا على ناقتيْ علي بن أبي طالب، فأجبَّ أسنمتهما وبقر خواصرهما، ولما عاتبه رسول اللَّه على ما فعل، نظر إلى رسول اللَّه على ما فعل، نظر إلى وجهه، ثم قال:

<sup>(</sup>١) كما في «صحيح البخاري» (٣٨٢١)، ومسلم (٢٤٣٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه البخاري (٥٢٢٥).

«هل أنتم إلا عبيدٌ لأبي»(١).

ولم يعاتب أو يعاقب زينب بنت جحش و الله الأجل مثل هذا، والله الموفق.

ولذلك قال العلماء في شأن قول عائشة عن خديجة ما قالت:

فلا تُؤاخَذ الغيراء بما يصدر منها في حال غيرتها .

التاسع:

قول معاوية ﴿ لِللَّهِ لِمُ لَسَعِدُ بِنَ أَبِي وَقَاصَ ﴿ لِلَّكِنِّهُ :

قال: مَا مَنعَكَ أَنْ تَسُبَّ أَبَا التُّرَابِ؟

فَقَالَ: أَمَّا مَا ذَكَرْتُ ثَلَاثًا قَالَهُنَّ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَلَنْ أَسُبَّهُ، لَأَنْ تَكُونَ لِي وَاحِدَةٌ مِنْهُنَّ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ حُمْرِ النَّعَم:

سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ لَهُ ، خَلَّفَهُ فِي بَعْضِ مَغَازِيهِ ، فَقَالَ لَهُ عَلِيٌ : يَا رَسُولَ اللَّهِ خَلَفْتَنِي مَعَ النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ؟ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ : «أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى ؟ إِلَّا أَنَّهُ لَا نُبُوَّةَ بَعْدِي » .

وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ يَوْمَ خَيْبَرَ: «لَأُعْطِيَنَّ الرَّايَةَ رَجُلًا يُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠٩١)، ومسلم (١٩٧٩)، وتمامه: «فَعَرَفَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ ثَمِلٌ. فَنَكَصَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى عَقِبَيْهِ الْقَهْقَرَى».

<sup>(</sup>٢) راجع «فتح الباري» (٧/ ١٤٠)، و «شرح النووي على صحيح مسلم» (١٥/ ٢٠٢).

وَيُحِبُّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ قَالَ: فَتَطَاوَلْنَا لَهَا فَقَالَ: «ادْعُوا لِي عَلِيًّا » فَأُتِيَ بِهِ أَرْمَدَ ، فَبَصَقَ فِي عَيْنِهِ وَدَفَعَ الرَّايَةَ إِلَيْهِ ، فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ .

وَلَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ: ﴿ فَقُلُ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبَنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٦٦] دَعَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلِيًّا وَفَاطِمَةَ وَحَسَنًا وَحُسَيْنًا فَقَالَ: «اللَّهُمَّ هَوُلَاءِ أَهْلِي »(١).

فهذه لا تصح سندًا لانفراد بكير بن مسمار ومخالفة الثقات له في سياق روايته، وهو لا يحتمل تفرُّده لاسيما بهذا السياق.

# وقد أجاب العلماء عن اللفظة لو صحَّت بتأويلها بما حاصله:

أن ذلك ليس فيه تصريح بأن معاوية أمر سعدًا بسبِّ علي رضي المانع له من السبِّ؛ أي: هل امتنعت تورعًا أو خوفًا أو غير ذلك، فإن كان تورعًا وإجلالًا له عن السبِّ فأنت مصيب محسن، وإن كان غير ذلك فله جواب آخر، فإن معاوية ما سبَّه قط مع أنه كان يحاربه.

### ولعل سبب السؤال:

(۱) أخرجه مسلم (۲٤٠٤)، والنسائي في «الكبرى» (۸۳٤۲)، والترمذي (۳۷۲٤) وغيرهم من طريق بكير بن مسمار، عن عامر بن سعد بن أبي وقاص، عن أبيه به. وفي بكير بن مسمار كلام كثير، ورواية مسلم له في الشواهد لا في الأصول. وقد رواه مسلم في الأصول من طريقين آخرين عن سعد بن أبي وقاص ليس فيهما أن معاوية عن سلم له سلم عن سبّ أبي تراب.

وآخرون قد رووه وخالفوا سياق رواية مسلم -التي في الشواهد-، فلم يذكروا سؤال معاوية لسعد، فالأصح عدم سؤال معاوية سعدًا عن عدم سبِّه لعليٍّ. هذا من ناحية الأسانيد واللَّه أعلم

أن سعدًا كان في طائفة يسبُّون عليًّا فلم يسبّ معهم، وعجز عن الإنكار.

أي: السؤال سؤال استكشاف لا سؤال حتّ على السبّ، وحاشا من هو دون معاوية أن يفعل ذلك، فكيف بمعاوية الذي كان يُجل عليًّا، بل يعلم أنه أفضل منه، إنما كانت أخطاء هم فيها أصحاب أجر واحد، كما بينته في كتابي «شفاء صدور الموحدين بذكر فضائل خال المؤمنين».

### العاشر:

ما رواه الطبري (١١٣/٤) رقم (٣٨٣٤) من طريق مَخْرَمَةَ بْنِ رَبِيعَةَ ، عَنِ الْأَشْتَرِ قَالَ: سَبَّنِي عَمَّارٌ فِي عَهْدِ عَنِ الْأَشْتَرِ قَالَ: سَبَّنِي عَمَّارٌ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ عَيَّةٍ ، فَعُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ لَوْلَاكَ مَا النَّبِيِّ عَمَّارًا سَبَّهُ اللَّهُ ، وَمَنْ حَقَّرَ سَبَّغِي ابْنُ سُمَيَّةَ ، فَقَالَ: «مَهْلًا يَا خَالِدُ ، مَنْ سَبَّ عَمَّارًا سَبَّهُ اللَّهُ ، وَمَنْ حَقَّرَ سَبَّ عَمَّارًا سَبَّهُ اللَّهُ ، وَمَنْ حَقَّرَ عَمَّارًا حَقَّرَهُ اللَّهُ » ، فهذا في إسناده مخرمة بن ربيعة ولا أعلم فيه جرحًا ولا تعديلًا.

وقد قال ابن حبان عنه: يروي المراسيل، والظاهر أنه معروف بهذا الخبر، وله طرق بذكر السباب لا يصح منها شيء. وقد روى هذا بإسنادين آخرين.

الأول: أخرجه أحمد (١٦٨٢١) من طريق شعبة والطبراني (٣٨٣١) من طريق عمرو بن مرزوق عن من طريق عمرو بن مرزوق كلاهما -شعبة وعمرو بن مرزوق عن سلمة بن كهيل عن محمد بن عبد الرحمن بن يزيد عن أبيه -وسقط من المسند-عن الأشتر -وهو مالك-قال:

كَانَ بَيْنَ عَمَّارٍ وَبَيْنَ خَالِدِ بْنِ الْوَلِيدِ كَلَامٌ، فَشَكَاهُ عَمَّارٌ إِلَى رَسُولِ اللَّه عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَمَّارًا يُعَادِهِ اللَّهُ عَمَّل يُبْغِضْهُ يَبْغِضْهُ يَبُغِضْهُ اللَّهُ عَلَى ، وَمَنْ يَسُبَّهُ يَسُبَّهُ اللَّهُ عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى ا

وهذا إسنادٌ صحيح رجاله ثقات

وقد حكى الخلال في «السنة» (٨٣٧) عن مهني سألت أحمد عن مالك الأشتر يُروى عنه الحديث؟ . قال: لا .

و فسر الحافظ في «التهذيب» هذا فقال:

«لم يرد أحمد بذلك تضعيفه وإنما نفي أن تكون له رواية» .

قلت -محمد-: كيف وقد روى له هذا الإسناد وهو في المسند كما رأيت

ويبدو أنه مشهور بهذا الخبر فقط.

لكن الذهبي ذكر له في «السير» (٤/ ٣٤) مدائح وإن كان أخذ عليه شدَّته على ، عثمان

وعلى كل حال للخبر طريق آخر بنحو هذا وهو.

الثاني: أخرجه ابن حبان (٧٠٨١) من طريق الْعَوَّامِ بْنِ حَوْشَبٍ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ كُهَيْلٍ، عَنْ عَلْقَمَةَ بْنِ قَيْسٍ، قَالَ: أَتَيْتُ الشَّامَ فَلَقِيتُ خَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ وَلِيَّيْهُ، فَسَمِعْتُهُ يُحَدِّثُ، قَالَ: كَانَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ بَعْضُ مَا الْوَلِيدِ وَلِيَّنَ النَّاسِ، فَأَقْبَلْتُ فَعَذَّمْتُهُ فَأَتَى النَّبِيَ وَبَيْنَ عَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ بَعْضُ مَا يَكُونُ بَيْنَ النَّاسِ، فَأَقْبَلْتُ فَعَذَّمْتُهُ فَأَتَى النَّبِيَ وَيَكِيدٍ يَشْكُونِي إِلَيْهِ، فَلَمَّا رَأَيْتُهُ يَشْكُونِي إِلَيْهِ، فَلَمَّا رَأَيْتُهُ يَشْكُونِي أَقْبَلَتُ أَيْضًا عَلَيْهِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلَا تَرَى إِلَى مَا يَقُولُ يَشْكُونِي أَقْبَلَتُ أَيْضًا عَلَيْهِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلَا تَرَى إِلَى مَا يَقُولُ

وَأَنْتَ حَاضِرٌ؟ فَقَالَ: «مَهْلًا يَا خَالِدُ لَا تَقُلْ إِلَّا خَيْرًا، فَإِنَّهُ مَنْ يُبْغِضُ عَمَّارًا يُبْغِضُهُ اللَّهُ، وَمَنْ يُعَادِيهِ يُعَادِيهِ اللَّهُ»، فَلَمَّا سَمِعْتُ ذَاكَ جَعَلْتُ أَتَعَرَّضُ لِبُغِضْهُ اللَّهُ، وَمَنْ يُعَادِيهِ إللَّهُ»، فَلَمَّا سَمِعْتُ ذَاكَ جَعَلْتُ أَتَعَرَّضُ لِغَمَّارِ حَتَّى لَقِيتُهُ، فَاعْتَذَرْتُ إِلَيْهِ وَسَالْ مَا كَانَ فِي نَفْسِهِ عَلَىً.

وسنده صحيح كالذي قبله لا إعلال، ولكن ليس فيه ذكر السباب ولفظ ابن حبان: «فَلَقِيتُهُ فَرَضِيَ».

وهذا السنديثبت به سماع علقمة من خالد خلافًا لما قاله النووي تَخْلَللهُ في «تهذيب الأسماء» (٢/ ٣٨): عقب الخبر: «هذا منقطع لم يدرك علقمة خالدًا» فراجع كتابي «الجامع في ذكر رواة».

ولئن كان أبو زرعة وأبو حاتم قد قالا كما في «العلل» (٢٥٨٨):

«أسقط العوام من هذا الإسناد عدة ورواه شعبة عن سلمة عن محمد بن عبد الرحمن عن أبيه عن الأشتر». اهه؟

يعنيان: أن بين سلمة بن كهيل وعلقمة رواة غير مذكورين

وعلى كل فطريق الأشتر الأول أيضًا صحيح كما تقدم فلا إشكال في تصحيحه

ولكن ليس فيه أنه كان بين خالد وعمار سباب إنما كان بينهم كما يكون بين الأفاضل مما تقدم ولا إشكال.

ولو سلمنا أنه سباب فليس من الباب الذي يُفسَّق فاعله على ما تقدم نظائره وإلا فالصحيح ما جزمتُ به من ناحية الأسانيد ليس فيه سباب واللَّه أعلم.

### الحادي عشر:

قول أسيد بن حضير لسعد بن عبادة: «إنَّك منافق تُجادل عن المنافقين»(١).

قال العراقي في «طرح التثريب»(٢):

"إنما انتصر أسيد بن حضير رضي لكلام ابن معاذ، وساعَدَه على قتل القائِل لهذا الكلام إن كان من الأوس، وقال: إنهما قادران على قتله، حملَه على ذلك شدّة نُصرته للنبي عَلَيْ في مثل هذه الحالة العظيمة التي طلب فيها مَن يعذره من ذلك القائل.

ويحتمل أنه عَلِمه وأنكر على ابن عبادة ظاهر اللفظ.

وكم من لفظ يُنكر إطلاقه على قائله ، وإن كان في الباطن له مُخلَص .

وذلك لما اعترض سعد بن عبادة على قول سعد بن معاذ للرسول ﷺ حينما سمعه يقول: «مَنْ يَعْذِرُنِي مِنْ رَجُلِ قَدْ بَلَغَنِي عَنْهُ أَذَاهُ فِي أَهْلِي وَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِي يقول: «مَنْ يَعْذِرُنِي مِنْ رَجُلِ قَدْ بَلَغَنِي عَنْهُ أَذَاهُ فِي أَهْلِي وَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِي يقول: إلَّا خَيْرًا...»، فَقَامَ سَعْدُ بْنُ مُعَاذٍ فَقَالَ: أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَعْذِرُكَ فَإِنْ كَانَ مِنَ الْخُورْرَجِ أَمَرْتَنَا فَفَعَلْنَا أَمْرَكَ، فَقَامَ الأَوْسِ ضَرَبْتُ عُنْقُهُ، وَإِنْ كَانَ مِنْ إِخْوَانِنَا مِنَ الْخُزْرَجِ أَمَرْتَنَا فَفَعَلْنَا أَمْرَكَ، فَقَامَ سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ فَقَالَ لِسَعْدِ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ لَا تَقْتُلُهُ، وَلَا تَقْدِرُ عَلَى قَتْلِهِ، وَلَوْ كَانَ مِنْ رَهْطِكَ مَا أَحْبَبْتَ أَنْ يُقْتَلَ، فَقَامَ أُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ وَهُوَ ابْنُ عَمِّ سَعْدٍ فَقَالَ لَهُ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ لَنَقْتُلَنَّهُ فَإِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَن الْمُنَافِقِينَ . . .».

.(\\ /\) (\\

<sup>(</sup>١) في رواية «الصحيحين» البخاري (١٤١١)، ومسلم (٤٧٧).

«قول أسيد لسعد: «إنَّكَ مُنافِق».

قد تقدم الكلام على أمثاله إذا وقع بين الصحابة، وأنه يجب تأويله على ما يليق بهم.

والأشبه أن أسيدًا إنما وقع ذلك منه على جهة الغيظ والحنق، وبالغ في زجر سعد، ولم يرد النفاق الذي هو إظهار الإيمان وإبطان الكفر، ولعله أراد أن سعدًا كان يظهر له وللأوس من المودة ما يقتضي عنده أن لا يقول فيهم ما قال، فلاح له أن باطنه فيهم خلاف ما ظهر،

والنفاق في اللغة: يُطلق على إظهار ما يبطن خلافه دينًا كان أو غيره. ولعله ﷺ إن كان سمع (١٠)». اهـ(٢٠).

وقال النووي:

«أراد إنك تفعل فعل المنافقين، ولم يرد النفاق الحقيقي»(٣). وسيأتي مزيد لهذا قريب.

وهو قول البرماوي النعيمي الشافعي في كتابه «اللامع الصبيح بشرح الجامع=

<sup>(</sup>١) كيف يقال: «إن كان سمع»، لقد سمع هذا فقد كان ينظر ويسمع ما يجري وهو على المنبر يومها.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) «شرح مسلم» (١١٨/١٧).

### والحاصل:

أَنْ قُولَ أُسيد بن حضير في حادثة الإفك لسعد بن عبادة: «كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ لَنَقْتُلَنَّهُ فَإِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ»:

إنما هو من الشدة في الرد، وهذا مشروع، والآخر ليس عليه عتب في ذلك، كما بينت عائشة خشية من ظن السوء بسعد بن عبادة والمالية، فقد قالت:

«وَكَانَ قَبْلَ ذَلِكَ رَجُلًا صَالِحًا، وَلَكِنِ احْتَمَلَتْهُ الْحَمِيَّةُ فَقَالَ لِسَعْدِ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ لَا تَقْتُلُهُ وَلَا تَقْدِرُ عَلَى قَتْلِهِ، فَقَامَ أُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ فَقَالَ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ إنك منافق تجادل عن المنافقين.

فهذا قول عائشة صاحبة الحادث، فمن يظن السوء بهذا أو ذاك بعد قولها هذا؟

فما كان أسيد بن حضير يعتقد نفاق سعد بن عبادة أصلًا ، ولا يتهمه بالكذب، وإنما أراد الشدة في الرد لحصول ما لا ينبغي حصوله منه . والذي فيه شبه في ظاهره بأفعال المنافقين

بل قال العراقي في «طرح التثريب» (٨/ ٦٢) عن فوائد حديث الإفك: «السادسة والأربعون: فيه فضيلة ظاهرة لسعد بن معاذ وأسيد بن

<sup>=</sup> الصحيح» (٨/ ٢٠١، ٢١/ ٢١١)، والكرماني في «شرح صحيح البخاري» المسمى «الكواكب الدراري» (١١/ ١٨٧، ٢١/ ٥٥- ٥٨)، والمناوي في «فيض الـقـديـر»

<sup>.(10/</sup>V)

حضير . . . » . اه .

قلت: «محمد».

وهذا واضح: الأول لموقفه (أعني: أسيدًا)، لقوله لرسوله عَلَيْ ما قال: أنا أعذرك. . . .

وفضيلة لسعد بن عبادة لقول عائشة ﴿ ﴿ . . . وَكَانَ قَبْلَ ذَلِكَ رَجُلًا صَالِحًا . . » .

والحقيقة: أن مقصود أسيد بن حضير ليس الجزم بنفاق سعد بن عبادة، وإنما مقصود أسيد والنفاع عنهم، وهذا من المبالغة في الزجر.

فلا مؤاخذة عليهم في ذلك، واللَّه أعلم (١٠).

الثاني عشر: ما ورد عن حنظلة بن خويلد قال:

(1) والواضح أن الصحابي قال ما قال في شأن سعد بن عبادة ولله على ما وقع في فهمه أن الصحابي متعصب بالباطل، وهذه المسألة -أعني: التعصب بالباطل -فسق وكبيرة - وإن كان الصحابي الجليل لا يقال فيه ذلك-، لكن لما تصور سعد بن عبادة ذلك قال ما قال.

ولذلك استنبط القاضي عياض من هذا فقال:

«فيه جواز سبِّ المتعصب في الباطل والمتكلِّم بنُكر القول، والإغلاظ في سبِّه بما يشبه صفته، وإن لم يكن فيه حقيقةً، لقول أسيد بن حضير: «كَذَبْتَ، فَإِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ»، وحاشا سعدًا من النفاق، ولكن لما كان منه من ظاهر التعصب لابن أبيّ المنافق عرَّض له بمثل هذا القول الغليظ» وحكاه عنه العراقي في «طرح التثريب» (٨/ ٦٢).

إِنِّي لَجَالِسٌ عِنْدَ مُعَاوِيَةَ ؟ إِذْ أَتَاهُ رَجُلَانِ يَخْتَصِمَانِ فِي رَأْسِ عَمَّارٍ ، كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا يَقُولُ : أَنَا قَتَلْتُهُ .

قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرِهِ: لِيَطِبْ بِهِ أَحَدُكُمَا نَفْسًا لِصَاحِبِهِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «تَقْتُلُهُ الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ».

فَقَالَ مُعَاوِيَةُ: أَلَا تُغْنِي عَنَّا مَجْنُونَكَ يَا عَمْرُو، فَمَا بَاللَّكَ مَعَنَا؟

قَالَ: إِنِّي مَعَكُمْ وَلَسْتُ أُقَاتِلُ، إِنَّ أَبِي شَكَانِي إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَطِعْ أَبَاكُ مَا دَامَ حَيًّا وَلَا تَعْصِهِ»، فَأَنَا مَعَكُمْ، وَلَسْتُ أُقَاتِلُ'' .

### فالجواب:

أن الاعتراض فيه من معاوية على تحديث عبد اللَّه بن عمرو، عن رسول اللَّه عَلِيهُ، إنما اعترض عليه لأنه ظنّ أنه وضع الحديث في غير موطنه.

وقد ذكرتُ وجهة استدلال معاوية ضَيْطَتُهُ في قتاله لعلي بن أبي طالب صَيْطَتُهُ في كتابي «شفاء صدور الموحدين»، فله حجة فعل بها ما فعل، لكنه على أي حال كان مخطئًا له أجر واحد على خطئه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة (٧/ ٥٤٧)، وأحمد (٦٥٣٨) بسند صحيح.

## عمرو رضيتها،

فعلى هذا يكون ردّه عليه من باب الشدة في الرد، لكونه لا يعلم حقيقة الأمور -على حد زعم معاوية- رضي اللَّه عن الجميع،

ولذلك لم ينكر عبد اللَّه بن عمرو ولا عمرو وللهِ على معاوية شدَّة ردّه، ولو كان سبابًا لرَّد عليه ابن عمرو بحديث «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ»، وشدَّد عبد اللَّه في الرد عليه، كما شدّد في ردَّه على من جاءا يختصمان ويدَّعي كلُّ منهما أنه قتل عمار بن ياسر وَ اللَّه عن الله عن الصحابة أجمعين.

# كلمات جرت بين الصحابة رضي محتملة ليست صريحة في السباب والشتم

ككلمة «الأُخينس» فهي غير داخلة في السباب.

فالأخينس تأتي بمعنى المدح

وبمعنى الذم،

وبمعنى لا مدح ولا ذم،

وأصل الخنس: الذي يظهر ويغيب، وقد شبه به النجوم التي تظهر وتغيب، وقد شبه به النجوم التي تظهر وتغيب، فقال تعالى: ﴿فَلاَ أُقْمِمُ بِٱلْخُشِ النكوير: ١٥]، تغيب بالنهار وتظهر بالليل، وعلى هذا فالخنس في الناس كثير، كما ورد عن عليِّ رَقِيْهُ نفسه.

ففي «الآحاد والمثاني» لابن أبي عاصم (٢٠٨) بإسنادٍ حسن عن عبد اللَّه بن الأرقم قال:

أَتَيْنَا الْمَدِينَةَ أَنَا وَأُنَاسٌ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ، فَلَقِينَا سَعْدُ بْنُ مَالِكٍ فَقَالَ: كُونُوا عِرَاقِيِّينَ، وَكُنْتُ مِنْ أَقْرَبِ الْقَوْمِ فَسَأَلَ، عَنْ عَلِيٍّ وَ لَيُهُ، فَقَالَ: كَيْفَ رَأَيْتُمُوهُ؟ هَلْ سَمِعْتُمُوهُ يَذْكُرُنِي؟

قُلْنَا: أَمَّا بِاسْمِكَ فَلَا، وَلَكِنْ سَمِعْنَاهُ يَقُولُ: «اتَّقُوا فِتْنَةَ الْأُخَيْنِسِ».

قَالَ: سَمَّانِي؟ قُلْنَا: لَا. قَالَ: «إِنَّ الْخَنَسَ فِي النَّاسِ كَثِيرٌ».

وله طريق آخر: أخرجه الضياء في «المختارة» (٣/ ٢٦٨) رقم (المعدن عن أبيه قال: (١٠٧١) بإسنادٍ حسن، عن مصعب بن سعد، عن أبيه قال:

كُنْتُ جَالِسًا فِي الْمَسْجِدِ، أَنَا وَرَجُلَانِ مَعِي، فَنِلْنَا مِنْ عَلَيًّ، فَأَقْبَلَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيُّ غَضْبَانَ، يُعْرَفُ فِي وَجْهِهِ الْغَضَبُ، فَتَعَوَّذْتُ بِاللَّهِ مَنْ غَضَبِهِ، فَقَالَ: «مَا لَكُمْ وَمَا لِي؟ مَنْ آذَى عَلِيًّا فَقَدْ آذَانِي» يَقُولُهَا ثَلَاثَ مِرَادٍ.

قَالَ: فَكُنْتُ أُوتَى مِنْ بَعْدُ فَيُقَالُ: إِنَّ عَلِيًّا ضَعَيَّهُ يُعَرِّضُ بِكَ، فَيَقُولُ: اتَّقُوا فِتْنَةَ الأَخْنَسِ، فَأَقُولُ! هَلْ سَمَّانِي؟ فَيُقَالُ لِي: لَا، فَأَقُولُ إِنَّ خَنَسَ النَّاسِ كَثِيرٌ، معَاذِ اللَّه أَن أؤذي النَّبِي عَلَيْكَ بَعْدَمَا سَمِعت مِنْهُ.

وفي إسناده قنان بن عبد اللَّه يُحسن حديثه، وإن قال الحافظ فيه: «مقبول»؛ أي: ليِّن، وقد قال البوصيري في «إتحاف المهرة» (٧/ ٢٠١): «ورواته ثقات»، فله طرق في «المختارة»،

ثم وقفت له على سندٍ أعلى لهذا في «المطالب العالية» (٣٩٣٨) عزاه لابن أبي عمر العدني.

وقد أخرج إسحاق بإسنادٍ صححه الحافظ في «المطالب العالية» (٤٢٧٣) - وهو كذلك-، عن خيثمة قال:

كَانَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَّاصٍ رَبْطِيْهُ، فِي نَفَرٍ فَذَكَرُوا عَلِيًّا فَشَتَمُوهُ.

فَقَالَ سَعْدٌ: مَهْلًا عَنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَإِنَّا أَصَبْنَا دُنْيَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَإِنَّا أَصَبْنَا دُنْيَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَأَنْزَلَ اللَّهُ: ﴿ لَوَلَا كَنَبُ مِنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا آخَذْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٨] فَأَرْجُو أَنْ تَكُونَ رَحْمَه مِنْ عِنْدِ اللَّهِ سَبَقَتْ لَنَا.

فَقَالَ بَعْضُهُمْ: فَوَاللَّهِ إِنَّهُ كَانَ يُبْغِضُكَ وَيُسَمِّيكَ الْأَخْنَسَ.

فَضَحِكَ سَعْدٌ حَتَّى اسْتَعْلَاهُ الضَّحِكُ، ثُمَّ قَالَ: أَلَيْسَ قَدْ يَجِدُ الْمَرْءُ

عَلَى أَخِيهِ فِي الْأَمْرِ يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ، ثُمَّ لَا يَبْلُغُ ذَلِكَ أَمَانَتَهُ وَذَكَرَ كَلِمَةً أُخْرَى.

قال الحافظ عقبه في «المطالب» (١٢/ ٥٦):

«هذا إسنادٌ صحيح، وقد اشتمل على فوائد جليلة». اهـ

قلت «محمد»: نعم واللَّه نعم.

الثالث عشر: تعيير أبي ذر لبلال بأمِّه(١):

فعن المعرور بن سويد قال:

لَقِيتُ أَبَا ذَرِّ بِالرَّبَذَةِ وَعَلَيْهِ حُلَّةٌ وَعَلَى غُلَامِهِ حُلَّةٌ فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ: إِنِّي سَابَبْتُ رَجُلًا فَعَيَّرْتَهُ بِأُمِّهِ فَقَالَ لِي النَّبِيُّ عَيَّلِا اللَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ فَمَنْ كَانَ الْمُرُولُ فِيكَ جَاهِلِيَّةٌ إِخْوَانُكُمْ خَوَلُكُمْ جَعَلَهُمِ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ فَمَنْ كَانَ الْمُرُولُ فِيكَ جَاهِلِيَّةٌ إِخْوَانُكُمْ خَوَلُكُمْ جَعَلَهُمِ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِهِ فَلْيُطْعِمْهُ مِمَّا يَلْبِسْهُ مِمَّا يَلْبَسُ وَلَا تُكَلِّفُوهُمْ مَا يَغْلِبُهُمْ فَإِنْ كَلَفُوهُمْ مَا يَغْلِبُهُمْ فَإِنْ كَلَفْتُمُوهُمْ فَأَعِينُوهُمْ """.

<sup>(</sup>١) في رواية: أنه قال له: «يا ابن السَّوْدَاء» كذا عند البيهقي في «الدلائل» (٩٥٤)، و«الشعب» (١٣٥).

وفي «مسند أحمد» (٢١٤٠٧) من حديث أبي ذر أن النبي ﷺ قال له: «انْظُرْ فَإِنَّكَ لَيْسَ بِخَيْرٍ مِنْ أَحْمَرَ وَلَا أَسْوَدَ إِلَّا أَنْ تَفْضُلَهُ بِتَقْوَى».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٠)، ومسلم (١٦٦١).

وفي «مسند أحمد» (٢٣٤٨٩) من حديث أبي نضرة عمن سمع خطبة رسول اللَّه ﷺ: أن رسول اللَّه ﷺ: وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيًّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيًّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيًّ عَلَى عَرَبِيًّ، وَلَا أَسْوَدَ، وَلَا أَسْوَدَ عَلَى أَحْمَرَ، إِلَّا بِالتَّقْوَى أَبَلَّعْتُ؟ ... الحديث. وإسناده صحيح، ولكن ليس فيه أن أبا ذرِّ قال لبلالِ: «. . . يا ابن السَّوْدَاءِ».

وموطن الشاهد: «سَابَبْتُ رَجُلًا»، ثم فسَّره بأنه عيَّره بأمِّه.

وفي رواية مسلم:

أنه ذكر سبب ذلك وسأل رسول اللَّه عَلَيْهُ:

قال: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَنْ سَبَّ الرِّجَالَ سَبُّوا أَبَاهُ وَأُمَّهُ.

قَالَ رسول اللَّه ﷺ مبينًا أن ذلك من أفعال الجاهلية فقال: «يَا أَبَا ذَرِّ! إِنَّكَ امْرُؤٌ فِيكَ جَاهِلِيةٌ..».

وهذا محمول على أن أبا ذر لم يكن يعلم المنع من ذلك، وإنما كان يعمل بما جرت به العادة قديمًا بفعله.

فبيَّن رسول اللَّه عَيْنَ له أن سباب الناس أو الطعن في أنسابهم من عادات أهل الجاهلية، فامتنع رضي .

وكان بعد ذلك يفعل مع الغلمان ما ذُكر في صدر الحديث، استجابة لرسول الله عليه علمانه كما يلبس.

فهذا الحديث فيه فضيلة لسرعة استجابة أبي ذر رضي اللَّه عنه لرسول اللَّه عَيْدٌ لا يُذم أبو ذر لأجله.

أخطأ ونبّهه رسول اللَّه ﷺ فامتثل الأمر، فماذا؟!

وانظر إلى نقله عنه في نفس الحديث:

«كَانَ بَيْنِي وَبَيْنَ رَجُلٍ مِنْ إِخْوَانِي كَلَامٌ . . . » الحديث ، سماه بعد ذلك أخًا .

الرابع عشر: ما حصل بن خالد بن الوليد وعبد الرحمن بن عوف:

عن أبي سعيد الخدري رضي قال:

كَانَ بَيْنَ خَالِدِ بْنِ الْوَلِيدِ وَبَيْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ شَيْءٌ فَسَبَّهُ خَالِدٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْكِيُّ : «لَا تَسُبُّوا أَحَدًا مِنْ أَصْحَابِي، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَوْ أَنْفَقَ مِثْلَ أَصُحَابِي، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَوْ أَنْفَقَ مِثْلَ أَحُدٍ ذَهَبًا، مَا أَذْرَكَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ».

وهذا الحديث، وإن رواه مسلم، فإن السياق الذي فيه السباب غير صحيح، والصواب أنه صحيح بغير ذكر لفظ السبّ، كما بينته في كتابي «التوضيحات الجلية» (ص٢٢٥-٢٢٦).

ولم يتهم رسول اللَّه ﷺ، ولا الصحابة خالدًا بالفسق لأجل ما حصل ان كان صحَّ سند هذا -، وقد يحمل على معنى من المعاني المتقدمة التي حصلت بين عمار وعثمان، أو بين علي وعثمان، أو غيرهما، بل إن ابن حبان في «صحيحه» (١٦/ ٢٣٨) استدل بهذا الحديث على أن الصحابة كلهم عدول، وهو استنباط جيد.

الخامس عشر: ما أخرجه ابن حبان (۱) من طريق إسحاق بن راشد، عن الزهرى، عن عروة، عن عائشة عليها:

أَنَّ أَبَا بَكْرٍ دَخَلَ عَلَيْهَا فِي أَيَّامِ التَّشْرِيقِ وَعِنْدَهَا جَارِيَتَانِ تُغَنِّيَانِ، وَتَضْرِبَانِ بِالدُّفِّ، فَسَبَّهُمَا، وَخَرَقَ دُفَيْهِمَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «دَعْهُمَا فَإِنَّهَا أَيَّامُ عيدٍ»

كذا أن أبا بكر رفي اسبَّهما وهو لفظ منكر.

<sup>(</sup>۱) «صحيح ابن حبان» (٥٨٦٩).

فإن في رواية إسحاق بن راشد عن الزهري ضعفًا .

واللفظ الصحيح هو لفظ «صحيح البخاري» (٩٥٢)، ومسلم (٨٩٢):

أن أبا بكر قال لهما:

أَمَزَامِيرُ الشَّيْطَانِ فِي بَيْتِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؟ -وَذَلِكَ فِي يَوْمِ عِيدٍ-، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «يَا أَبَا بَكْرِ، إِنَّ لِكُلِّ قَوْمِ عِيدًا وَهَذَا عِيدُنَا» هذا إذن.

وقد رواه ابن حبان نفسه من طريق أبي أسامة عن هشام بن عروة عن أبيه، عن عائشة (١) من نفس طريق البخاري ومسلم باللفظ الصحيح.

السادس عشر: قول عبد الرحمن بن عوف لخالد: «قاتلك اللَّه»:

فعن إياس بن سلمة ، عن أبيه قال:

لمَّا قدم خالدُ بن الوليد على النبي ﷺ - يعني: بعدما صنع ببني جذيمة ما صنع - عابَ عبدُ الرحمن على خالد ما صنع، قال: يا خالدُ، أخذتَ بأمر الجاهلية، قتلتهم بعمِّك الفاكه، قاتلك اللَّه، قال: وأعانه عمر بن الخطاب على خالد.

فإنه قد أخرجه ابن عساكر (١٦/ ٢٣٤) من طريق الواقدي، وهو متروك.

وإنما الذي أخرجه البخاري (٤٣٣٩) عن ابن عمر قال:

«بَعَثَ النَّبِيُّ عَلَيْ خَالِدَ بْنَ الوَلِيدِ إِلَى بَنِي جَذِيمَةَ، فَدَعَاهُمْ إِلَى

<sup>(</sup>۱) «صحيح ابن حبان» (٥٨٧٧).

الإِسْلَامِ، فَلَمْ يُحْسِنُوا أَنْ يَقُولُوا: أَسْلَمْنَا، فَجَعَلُوا يَقُولُونَ: صَبَأْنَا صَبَأْنَا، فَجَعَلَ القَصة. فَجَعَلَ خَالِدٌ يَقْتُلُ مِنْهُمْ وَيَأْسِرُ..» أصل القصة.

وليس فيه أن عبد الرحمن بن عوف قال لخالد: «قاتلك اللَّه» التي هي موطن الشاهد، واللَّه أعلم.

### السابع عشر:

ما أخرجه البخاري ومسلم(١) عن سليمان بن صُرَد قال:

اسْتَبَّ رَجُلَانِ عِنْدَ النَّبِي ﷺ فَجَعَلَ أَحَدُهُمَا تَحْمَرُ عَيْنَاهُ وَتَنْتَفِخُ أَوْدَاجُهُ. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنِّي لأَعْرِفُ كَلِمَة لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ الَّذِي أَوْدَاجُهُ. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنِّي لأَعْرِفُ كَلِمَة لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ الَّذِي يَجِدُ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ فَقَالَ: الرَّجُلُ وَهَلْ تَرَى بِي مِنْ جُنُونٍ ؟

ورواية البخاري: فَقَالُوا للرَّجُل: أَلَا تَسْمَعُ مَا يَقُولُ النَّبِيُّ ﷺ؟ قَالَ: إِنِّي لَسْتُ بِمَجْنُونٍ.

### فهذا يُجاب عنه:

بأن الصحابي ليس بمعصوم، قد يحصل بينه وبين أخيه ما يحصل من البشر، لكنه إذ ذُكِّر تذكر، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَنَيِفُ مِّنَ ٱلشَّيَطُنِ تَذَكَرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴿ [الأعراف: ٢٠١]، فلا إشكال إلا إذا قلنا بعصمة الصحابة، ولا قائل يقول بهذا.

<sup>(</sup>١) البخاري (٦١١٥)، ومسلم (٢٦١٠).

### وجواب آخر:

لو قيل: إن الصحابي الذي وقع منه السباب كان غضبانًا، وانغلق عقله من الغضب، فلا يدري ما يقول، فصار في حالة أشبه بحالة السكران الذي لم يوقع الشرع طلاقه، ولا رتب على فعله -والحالة هذه- أثرًا، فيقال حاله حينئذٍ كحال غير المكلف.

وقد ورد هذا بسياق يدل على ذلك:

أخرجه أبو داود عن معاذ بن جبل قال:

اسْتَبَّ رَجُلَانِ عِنْدَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فَغَضِبَ أَحَدُهُمَا غَضَبًا شَدِيدًا حَتَّى خُيِّلَ إِلَى اَنْفَهُ يَتَمَنَّعُ مِنْ شِدَّةِ غَضَبِهِ فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِ: «إِنِّي لأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَلَهَ اَنْفَهُ يَتَمَنَّعُ مِنْ شِدَّةِ غَضَبِهِ فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِ: «إِنِّي لأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُهُ مِنَ الْغَضَبِ». فَقَالَ: مَا هِيَ يَا رَسُولَ اللَّه؟ قَالَ: «يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ». قَالَ: فَجَعَلَ مُعَاذُ يَأْمُرُهُ فَأَبَى وَمَحِكَ وَجَعَلَ مُعَاذُ يَأْمُرُهُ فَأَبَى وَمَحِكَ وَجَعَلَ يَزْدَادُ غَضَبًا.

لولا أن إسناده ضعيف لا يصح.

وقد يكون هذا الرجل الذي وقع منه السباب ولم يتذكَّر إذْ ذُكِّر بقول رسول اللَّه ﷺ فأبي، من المنافقين الذين لم يلحقهم شرف الصحبة أصلًا.

وعليه، لا إشكال من وقوع مثل ذلك منه، واللَّه أعلم.

ثم رأيت الحافظ في «الفتح» (١٠/ ٤٦٧) قال:

«وَأَخْلَق بِهَذَا الْمَأْمُورِ أَنْ يَكُونَ كَافِرًا أَوْ مُنَافِقًا (١)، أَوْ كَانَ غَلَبَ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>١) فهذا إما منافق، أو من جفاة الأعراب الذين قال بعضهم لرسول اللَّه عِيد اعطني=

الْغَضَب حَتَّى أَخْرَجَهُ عَنْ الْإعْتِدَال بِحَيْثُ زَجَرَ النَّاصِح الَّذِي دَلَّهُ عَلَى مَا يُزِيل عَنْهُ مَا كَانَ بِهِ مِنْ وَهَج الْغَضَب بِهَذَا الْجَوَابِ السَّيِّئ.

وَقِيلَ: إِنَّهُ كَانَ مِنْ جُفَاة الْأَعْرَاب، وَظَنَّ أَنَّهُ لَا يَسْتَعِيذ مِنْ الشَّيْطَان إِلَّا مَنْ بِهِ جُنُون، وَلَمْ يَعْلَم أَنَّ الْغَضَب نَوْع مِنْ شَرَّ الشَّيْطَان، وَلِهَذَا يَخْرُج بِهِ عَنْ صُورَته وَيُزَيِّن إِفْسَاد مَا لَهُ كَتَقْطِيعِ ثَوْبه وَكَسْر آنِيَّته أَوْ الْإِقْدَام عَلَى مَنْ أَغْضَبهُ وَنَحُو ذَلِكَ مِمَّا يَتَعَاطَاهُ مَنْ يَخْرُج عَنْ الإعْتِدَال». اه

#### قلت -محمد-:

ويؤيده رواية النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٣٩٢): «فغضب فجعل يقول ويقول . . . » الحديث ، من رواية سليمان بن صرد .

وفي رواية أحمد (٢٢٠٨٦): «فَغَضِبَ أَحَدُهُمَا حَتَّى أَنَّهُ لَيُخَيَّلُ إِلَيَّ أَنَّ أَنْفَهُ لَيَتَمَزَّعُ مِنَ الْغَضَب. . . » الحديث من حديث ابن أبي ليلي عن معاذ،

فقد يكون لا يدري ما يقول من شدة الغضب، فهو غير مؤاخذ بما يقول أصلًا.

وفي رواية البخاري: «فَاشْتَدَّ غَضَبُهُ حَتَّى انْتَفَخَ وَجْهُهُ وَتَغَيَّرَ»، كما رأيت.

وفي رواية مسلم برقم (٢٦١٠): «فَجَعَلَ أَحَدُهُمَا يَغْضَبُ وَيَحْمَرُ وَجُهُهُ».

<sup>=</sup> من مال اللَّه الذي عندك. . . أو فهو أشبه بمن قال لرسول اللَّه : «اعْدِلْ»، هذه قسمة ما أريد بها وجه اللَّه ، وحديثه في «صحيح البخاري» (٣١٣٨) ومسلم (٦٣٨) ، وعلى أي حال لا أسوة في الشر إنما الأسوة في الخير .

فكما عذر النبي على حمزة حينما بقر سنما الشارفين الذَين كانا لعلي والله حال سكره ونظر إليهما وقال: «هل أنتم إلا عبيد لأبي» -ولم تكن الخمر حُرِّمت - وعذره لحاله، كذلك عُذر هذين، وهو كعذر نبي الله موسى الله لما أغلق الغضب عقله، فألقى الألواح التي فيها هدى ورحمة وكتبها الله بيده.

وثَمَّ أخبار أخرى فيها وقوع أشياء بين بعض الصحابة، كثيرٌ منها لا يثبت سنده فأعرضنا عنه .

### والمقصود:

براءة ساحة الصحابة مما وقع بينهم مما يوهم سبابًا رفي ، فهم المبرَّءون من كل نقيصة وفي ، فما وقع بينهم إنما هو من باب لا يقدح فيهم ولا في واحد منهم واللَّه أعلم .

ولذلك جزم الأئمة بوجوب الكفّ عما شجر بينهم من أشياء، كما بينته في غير هذا الموطن.

فلا يُتوهّم أن الصحابة عَيْنَ كان بعضهم يسبُّ بعضًا، فتنبَّه.

وقد قال ابن أبي داود في «حائيته» في العقيدة:

وقُلْ خَيْرَ قَوْلٍ فِي الصَّحَابَةِ كُلِّهِمْ وَلَا تَكُ طعَّانًا تَعِيبُ وَتَجْرَحُ وَلَا تَكُ طعَّانًا تَعِيبُ وَتَجْرَحُ واللَّه المستعان.

### فصل في مراتب السباب في الحرمة

اعلم -علمني اللَّه وإياك- أن كل ما ورد في الباب مما يوهم سبابًا غير صريح وقد تقدم تأويل كثير منه، رضي اللَّه عنهم جميعًا، لكن ليعلم أن مراتب السباب متفاوتة.

فمنه: ما هو كفرٌ وردَّة، كما إذا كان السبُّ للَّه أو الرسول أو سبّ من انعقد الإجماع على عدالته كأبي بكر وعمر وعثمان وعائشة وغيرهم.

ومنه: ما هو دون ذلك، وفساده قاصر على ذات السابِّ ونفسه وهو من وقع عليه السباب، كسباب المسلم لأخيه.

ومنه: ما هو مكروه كسباب المشركين كما لو جرَّهم إلى سباب اللَّه أو الدين، فإن اللَّه قال: ﴿ وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدَوًا للدين، فإن اللَّه قال: ﴿ وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُوا بِغَيْرِ عِلِّمِ ﴾ [الأنعام: ١٠٨]، فالنظر هنا لما سيئول إليه، فإن أدى سباب المشركين إلى محرم فهو حرام، وإن أدى إلى مكروه كإيذاء أهل الإيمان فهو مكروه، وإن لم يؤدِّ إلى مفسدة فلا بأس، فإنهم أهل النقائص والعيوب، أراحنا اللَّه منهم.

ومن السباب: ما ضرره يتعدى الغير ولابد، فهو محرم لذاته، كسباب الحكام والأمراء.

فإن الأمير وإن كان فاسقًا فسبابه يؤدّي إلى الوقيعة بينه وبين الرعية وانقلابهم عليه، ومن ثَمّ المفاسد، وهو نواة الخروج على الأمراء المحرم، وهو من أفعال الخوارج، ولذلك نهى كبار الصحابة عن سبّ

الأمراء في أيامهم، وأئمتهم يومها كانوا أئمة جور،

وقد قال رسول الله ﷺ عن بعضهم: «هَلَاكُ أُمَّتِي عَلَى أَيْدِيهِمْ»، ومع ذلك ورد النهى عن سبابهم كما سيأتى.

وعامة السلف من الفقهاء عاملوا الأمراء بلطف ورفق وأدب عند مخاطبتهم، ونصحوهم مع جورهم، كما بينته في كتابي «نصح الحكام بين الغلو والتفريط»، إلا ما كان من سلف الخوارج، فلهم مع الأمراء ومع من يتأدب معهم ويأمر بالصبر عليهم ويمنع من الخروج عليهم، لهم معهم شأن آخر كما بينته في كتابي «مناصحة الخوارج»،

وإليك التعليق على أنواع السباب.

• أولًا: سباب اللَّه أو الدين أو الرسول عَلَيْكُ، وهو أخطر أنواع السباب:

سابب الدين كافر بالنص والإجماع مرتدٌّ خارج عن دين الإسلام، حتى لو عرَّض بسبِّ اللَّه تعالى .

بل الاستهزاء بالدين أو المؤمنين لإيمانهم كفرٌ كما قال تعالى: ﴿ وَلَيِن سَاَلَتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللَّهِ وَءَاينِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ عَنْدُرُواً قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ ﴾ [التوبة: ٢٥-٢٦].

وقد ورد في سبب نزولها قول المنافقين يا رسول اللَّه إنما كنا نخوض ونلعب

فلا يجوز بدء من يقع منه ذلك بالسلام، ولا يُررَدُّ عليه إن بدأ، ولا تُجابِ دعوته، ويجب هجره هجرًا كاملًا ، حتى يتوب أو ينفذ فيه حكم اللَّه بالقتل من جهة ولي الأمر ، لعموم قوله ﷺ: «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ»(١).

والمنتسب إلى الإسلام إذا سبَّ الدين فقد بدل دينه ، ومن تأمل في معنى سبِّه وجد ذلك ، ولذلك فإن كثيرًا منهم لا يُعذر بجهله ، فإنه يطلب من بعض الأشخاص يقول له: «ردَّ لي ديني»، وهذا يدل على علمه أنه خرج من دينه بمقتضى ما قال.

وإذا مات هذا الساب فلا يُصلى عليه، ولا يُدفن في مقابر المسلمين، بل يُلقى على المزبلة(٢).

وبالجملة، فسابُّ الدين على خطر عظيم فليُقْلِعْ وليُحذَّرْ من تورِّطه بإلف العادة في ذلك، نسأل اللَّه تعالى أن يهدي المسلمين لما يحب ويرضى.

وتناول أسباب السبِّ بالدين وتفصيل كيفية التخلص منه ليس المقام مقامه، وهل يستتاب من وقع منه ذلك أم لا؟

خلاف بين العلماء،

ولعل الأقرب فيما يظهر الآن لي -والله أعلم- استتابته،

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٣٠١٧).

<sup>(</sup>۲) راجع كتابي «لمع الأدلة» (۱/ ۸۹-۹۰)، و «فتاوى اللجنة الدائمة» (۲/ ۱۲، ۲۲)، وانظر (۱/ ٤١٦) وقد قال الشيخ عبد الرزاق عفيفي في فتاويه رقم (۷۹): «هذا الباب كغيره من أبواب الكفر يُعلَّم ويؤدب، فإن علم وعاند بعد التعليم والبيان كفر، وإذا قيل: لا يعذر بالجهل فمعناه يُعلَّم ويؤدب وليس معناه يكفر». والصواب ما ذكرناه عاليًا وترك التفصيلات أحسن في الدعوة، واللَّه أعلم.

وليس المقام مقام بسط أكثر من ذلك

وبالجملة: على الآباء والمربين والمعلِّمين أن يتناولوا هذا الأمر الذي فشا في أوساط المسلمين يسبُّ الدين لغضب يغضبه كأنه أمرٌ مباح أو مكروه، والعياذ بالله!! .

# وكذلك سابُّ اللَّه أو الرسول ﷺ:

هذه ردَّة.

وإذا كان مجرد إيذاء اللَّه ورسوله ﷺ من أسباب اللعن في الدنيا والآخرة كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّانِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنيَا وَالآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَمَنْهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنيَا وَالْأَخِرَةِ وَأَعَدَّ لَمُمْ عَذَابًا مُنْهِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٧].

وقال: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ رَسُولَ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ٦١]، كذا عذاب موجع مؤلم لمن آذاه، فكيف بمن سبَّه، والسبُّ أعلى درجات الإيذاء.

ولذلك لما كان أبو هريرة يدعو أمَّه كل يوم إلى الإسلام فتأبى عليه، فدعاها ذات يوم فأسمعته في رسول اللَّه ﷺ ما يكره قال:

فَأْتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيَّالَةٍ، وأَنَا أَبْكِي. قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! إِنِّي كُنْتُ أَدْعُو أُمِّي إِلَى الإِسْلَامِ فَتَأْبَى عَلَيَّ. فَدَعَوْتُهَا الْيَوْمَ فَأَسْمَعَتْنِي فِيكَ مَا أَكْرَهُ. فَادْعُ اللَّهَ أَنْ يَهْدِي أُمَّ أَبِي هُرَيْرَة... الحديث(١).

خشي أن يختم لها بسوء لكونها سبَّت النبي عَيَّالِيَّةِ، أو تكلمت عليه بما لا يليق واللَّه يَكِيْلِةٍ يغضب من لينق واللَّه عَيَّالِيَّةٍ يغضب من إيذائه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٤٩١).

وسبُّ الرسول ﷺ ردَّة توجب القتل.

وكذلك ينتقض عهد أهل الذمة إذا سبُّوا الرسول عَلَيْهِ، ولا يكون لهم عهد إذا سَبُّوه، ولو لم يكن اشترط عليهم عدم سبِّه لأنه المعروف عرفًا كالمشروط شرطًا، والمعروف عرفًا أن سباب الرسول عَلَيْهُ ممنوع منه عند المسلمين.

لأن سبَّ النبي عَيَّا مِ سبُّ للدين الذي أتى به رسول اللَّه عَيَّا ، وطعن فيما أرسله اللَّه به رسوله عَيَّا ، وكفى بذلك كفرًا .

وإنّ سبّ الذميُّ النبيَّ عَلَيْ لا يختلف حكمه عن حكم سبّ المسلم للنبي عَلَيْ ، فحكمه القتل ، وإن كان له عهد انتقد عهده ، وينفذ فيه الحكم من قبل أولياء الأمور ، لا يُفتات عليهم في ذلك ، والحدود لا تُنفذ إلا من قبل ولي الأمر ، إلا عند الخوارج أهل البدع الذين يُنفذون الحدود بغير إذن الحكام .

ولهم شُبَه في ذلك أوهى من بيوت العنكبوت، واللَّه المستعان.

لكن إن سبَّ الذميُّ النبيَّ عَلَيْ ثم تاب توبة غير فارِّ بها من القتل (أعني: أسلم) فإنه يُدرأ عنه العقوبة، لعموم قوله تعالى: ﴿قُل لِّلَّذِينَ كَا فَدُ سَلَفَ ﴿ الأنفال: ٣٨]، ولقوله عَلَيْ : «الإسْلامُ يَجُبُّ مَا قَبْلهُ ﴾ [الإسْلامُ يَجُبُّ مَا قَبْلهُ ﴾ (١٠).

ولا فرق بين ساب النبي علي محمد، وبين ساب غيره من الأنبياء -

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه مسلم.

عليهم الصلاة والسلام-.

والتعريض في ذلك كالتصريح بالسبِّ سواءً بسواء، لعظم حرمة الأنبياء -عليهم الصلاة والسلام-.

قال ابن حزم في «المحلي» (١٣/ ٢٣٧):

«كل من سب اللَّه تعالى أو استهزأ به، أو سب ملكًا من الملائكة أو استهزأ به، أو سبّ آية من آيات استهزأ به، أو سبَّ آية من آيات اللَّه تعالى، أو استهزأ بها، والشرائع كلها، والقرآن من آيات اللَّه تعالى فهو بذلك كافر مرتد، له حكم المرتد وبهذا نقول وباللَّه التوفيق».

وأما سبُّ السكران للنبي ﷺ فإنما يُؤاخذ بسكره فقط، على قول من أقوال أهل العلم، وليس المحل محل بسط ذلك.

فلم يؤاخذ النبي عَلَيْ حمزة حال سكره لما جبَّ أسنمة الشارفين اللذين كانا لعلي رضي الله وعلي : «هل أنتم إلا عبيد لأبي».

وأما الإكراه على سبِّ النبي عَلَيْتُهُ، فليس فيه إثم.

وقد أُكره عمار ضي على التلفظ بالكفر فتلفظ بألفاظ هي كفر، ونال من النبي ﷺ، وهو مُكرَه،

فقال تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أُكِرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ الْإِيمَانِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [النحل: ١٠٦]، هذا ما دام قلبه مطمئنًا بالإيمان، وعلى هذا الجمهور(''.

<sup>(</sup>١) راجع «المغني» لابن قدامة (٩/ ٢٤).

وكذلك من سبَّ ملة الإسلام.

فإذا أُكره الإنسان على سبِّ الرسول ﷺ أو أحدٍ من الخلق وهو مُكره فلا شيء عليه.

وقد قال تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ ۚ بِٱلْإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦] نزلت هذه الآية في عمار بن ياسر.

وقد أخرج الحاكم (۱)، وغيره بسندٍ يتقوى بغيره إن شاء الله، عن أبي عبيدة بن محمد بن عمار بن ياسر عن أبيه قال:

أَخَذَ الْمُشْرِكُونَ عَمَّارَ بْنَ يَاسِرٍ فَلَمْ يَتْرُكُوهُ حَتَّى سَبَّ النَّبِيَّ ﷺ، وَذَكَرَ الْهَتَهُمْ بِخَيْرِ ثُمَّ تَرَكُوهُ، فَلَمَّا أَتَى رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَا وَرَاءَكَ؟».

قَالَ: شَرُّ يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا تُرِكْتُ حَتَّى نِلْتُ مِنْكَ، وَذَكَرْتُ آلِهَتَهُمْ بِخَيْرٍ.

قَالَ: «كَيْفَ تَجِدُ قَلْبَك؟» قَالَ: مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ.

قَالَ: «إِنْ عَادُوا فَعُدْ». وصححه الحاكم.

لكن يكون إكراهًا حقيقيًّا، لا أن يصنع الإنسان شيئًا من مداهنة لنيل وجاهة أو ما شابه ذلك، فإذا ما عُورض من أهل الحق ادَّعى أنه كان مكرهًا.

<sup>(</sup>۱) في «المستدرك» (۲/ ۳۸۹).

وليراجع كتب «أصول الفقه» فيما يحصل به الإكراه.

والمقصود:

أنه لا يترتب على سباب المُكره أحكام، وتقدم دليله.

• ثانيًا: سباب الصحابة على المها قلم وهو أقل خطرًا مما قبله، لكنه منه ما هو كفرٌ، ومنه ما هو كبيرة:

فسباب من أجمعت الأمة على إمامته كأبي بكر وعمر وعثمان . . . فسباب كفرٌ وردة ؛ لأن الأمة لا تجتمع على ضلالة ، وقد أثنى الشرع عليهم ، فالطعن فيهم طعنٌ في الوحي الذي أثنى عليهم ، فصار الثناء عليهم معلومًا من الدين بالضرورة .

فبراءة هؤلاء ورفعة قدرهم معلومة من الدين بالضرورة.

ومن هؤلاء: عائشة ريالها، وبقية أمهات المؤمنين.

فرمي بعض هؤلاء بالفواحش ردَّة؛ لأن مفاده تكذيب للقرآن الذي أثنى عليهم، وتضليل لعلماء الأمة الذين أثنوا عليهم،

والأدلة على النهي عن ذلك والثناء عليهم كثيرة، ذكرتها في غير هذا الموطن.

وقد سئل الإمام أحمد عمَّن يشتم أبا بكر وعمر وعائشة؟

قال: ما أراه على الإسلام.

وفي رواية عنه قال:

«مَنْ شتم أخاف عليه الكفر مثل الروافض، لا نأمن أن يكون قد مرق

من الدين. ونهى أن يصلى خلفه أو يرد عليه السلام، قال: يُتهم على الإسلام»(١).

وقال الحافظ ابن كثير بعد ذكر آيات الإفك:

«أجمع العلماء -رحمهم اللَّه- قاطبة على أن من سَبَّها -يعني: عائشة- بعد هذا ورماها بما رماها به بعد هذا الذي ذكر في هذه الآية فإنه كافر، لأنه معاند للقرآن، وفي بقية أمهات المؤمنين قولان(٢): أصحهما: أنهنَّ كهي، واللَّه أعلم»(٣).

قال القاضي عياض:

«من شتم أحدًا من أصحاب النبي عليه أبا بكر أو عمر أو عثمان أو معاوية أو عمرو بن العاص.

فإن قال: كانوا على ضلال وكفر قتل(١٠)، وإن شتمهم بغير هذا من

<sup>(</sup>۱) انظر: «السُّنة» للخلال (۷۷۹، ۷۸۰، ۷۸۳)، و«السُّنة» لعبد اللَّه بن أحمد (۲۸۲)، و«شرح أصول الاعتقاد» (۲۳۰۹)، و«الشفا» للقاضي عياض (۲/ ۲۰۲)، و«طبقات الحنابلة» (۱/ ۷۰۷).

<sup>(</sup>٢) وقد حكى القاضي عياض في «الشِّفا» القولين فيمن سبَّ غير عائشة رَفِيَّا: أحدهما: يُقتل لأنه سبَّ رسول اللَّه ﷺ بسبِّ حليلته، والآخر: أنها كسائر الصحابة يُجلد حدّ المفترى.

<sup>(</sup>۳) «تفسير ابن كثير» (۳/ ۲۶۳).

<sup>(</sup>٤) ووجه ظاهر: أن اللَّه أثنى عليهم جميعًا بلا استثناء لأيِّ ممن كان معه وقال: ﴿أَعَدَّ اللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: ٣٥]، فالطاعن فيهم محادٌّ للقرآن.

مشاتمة الناس نُكل به نكالًا شديدًا "(۱).

وقال سحنون:

فيمن قال في أبي بكر وعمر وعثمان وعلي أنهم كانوا على ضلال وكفر قُتل، ومن شتم غيرهم من الصحابة بمثل هذا نُكِّل النكال الشديد.

وروى عن مالك:

من سبَّ أبا بكر جُلد، ومن سبَّ عائشة قُتل.

قيل له: لِمَ؟

قال: من رماها فقد خالف القرآن، واللَّه يقول: ﴿ يَعِظُكُمُ ٱللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِ عَلَا مَن رماها فقد خالف القرآن، واللَّه يقول: ﴿ يَعِظُكُمُ ٱللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِ عَالِمَ اللَّهُ اللَّهُ أَن تَعُودُواْ

فمن عاد لمثله فقد كفر وبغي.

قال ابن حزم في «المحلي» (١٣/ ٢٣٨).

وقال عمر بن عبد اللَّه الخرشي المالكي :

«من رمى عائشة بما برَّأها اللَّه منه بأن قال: زنت، أو أنكر صحبة أبي بكر أو إسلامه، أو إسلام جميع الصحابة، أو كفَّر الأربعة أو واحدًا منهم، كفر».

بل قال أحمد كما في «طبقات الحنابلة» (١/ ٣٠): «لا يجوز لأحدٍ أن يذكر شيئًا من مساويهم، ولا يطعن على أحدٍ منهم بعيب ولا بنقص، فمن فعل ذلك فقد وجب على السلطان تأديبه وعقوبته، ليس له أن يعفو عنه؛ بل يعاقبه ويستتيبه، فإن تاب قُبل منه، وإن ثبت عاد عليه بالعقوبة وخلَّده الحبس حتى يموت أو يراجع».

<sup>(</sup>۱) «شرح مختصر خلیل» (۸ ۸۸).

وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب:

«من خصَّ بعضهم بالسبِّ، فإن كان ممن تواتر النقل في فضله وكماله كالخلفاء، فإن اعتقد أحقِّية سبِّه أو إباحته فقد كفر (١)، لتكذيبه ما ثبت قطعًا عن رسول اللَّه ﷺ، ومكذبه كافر.

وإن سبَّه من غير اعتقاد أحقية سبِّه أو إباحته فقد تفسَّق؛ لأن سباب المسلم فسوق، وقد حكم البعض على من سبَّ الشيخين بالكفر مطلقًا، واللَّه أعلم.

وإن كان ممن لم يتواتر النقل في فضله وكماله، فالظاهر أن سابّه فاسق؛ إلا أن يسبّه من حيث صحبته لرسول اللّه ﷺ، فإن ذلك كفر.

وغالب هؤلاء الرافضة الذين يسبُّون الصحابة لاسيما الخلفاء يعتقدون أحقية سبِّهم أو إباحته، بل وجوبه، لأنهم يتقربون بذلك إلى اللَّه تعالى، ويرون ذلك من أجلِّ أمور دينهم، كما نُقل عنهم.

فما أضل عقول قوم يتقربون إلى اللَّه تعالى بما يوجب خسران الدين -واللَّه الحافظ-.

هذا وإني لا أعتقد كفر من كان عند اللَّه مسلمًا، ولا إسلام من كان عنده كافرًا؛ بل أعتقد من كان عنده كافرًا كافرًا، وما صح عن العلماء من أنه لا يكفر أهل القبلة فمحمول على من لم تكن بدعته مكفرة، ولا شك أن تكذيب رسول اللَّه ﷺ فيما ثبت عنه قطعًا كُفر، والجهل في مثل ذلك

<sup>(</sup>١) لأنه عارض اللَّه الذي أثنى عليهم، وهذا معلوم من الدين بالضرورة.

ليس بعذر، واللَّه أعلم ١٠٠٠ اهـ

قلت: وإن كان جاهلًا يُعلُّم.

لوازم سباب الصحابة ريالي أمورك:

يلزم من سباب الصحابة أمور:

منها: الطعن في أصل دين الإسلام الذي وصلنا عن طريقهم.

ومنها: الطعن في رسول اللَّه ﷺ رأسًا؛ لأنه معلمهم ومربيهم.

ومنها: إيذاء رسول اللَّه ﷺ، وإغضابه -عليه الصلاة والسلام-.

ومنها: تكذيب قوله تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]؛ لأن مقتضى ذلك أن القرن الأول عامتهم كفار أو فساق، فتكون هذه الأمة شر الأمم؛ لأن سابقي الأمة شرارها، فأنى لمن بعدهم الخيرية قليلها أو كثيرها؟!

ومنها: نسبة الجهل إلى الله ورسوله عَلَيْةٍ.

كيف يكون الصحابة مطعونًا فيهم، ورسول اللَّه ﷺ لا يدري، ولا يأتي الوحي يبين ذلك ليحفظ اللَّه الدين الذي تعهَّد سبحانه بحفظه، وقال: ﴿إِنَّا لَهُ لَكُفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، بل مع ذلك ينزل في القرآن تزكيتهم في غير ما آية. ؟!

فالفساق-على حد قولهم- يعبثون بالوحي وأحاديث نبينا عَلِيُّة فيها

<sup>(</sup>١) «الرد على الرافضة» (ص١٩).

<sup>(</sup>٢) أذكرها هنا موجزة مختصرة، وقد ذكرتها بتوسع في كتابي «شفاء صدور الموحدين بذكر مناقب خال المؤمنين معاوية الأمين» (ص١٩٥) وما بعدها.

العبث ورسول اللَّه ﷺ لا يدري، واللَّه لا ينزل بيان ذلك على رسوله أو لا يعلم!!

ومنها: العجز واليأس من دعوة الناس للدين والإسلام والخُلق القويم والصراط المستقيم.

فهذا المجهود الجبار الذي بذله رسول اللَّه ﷺ على مدى ثلاثة وعشرين عامًا تربيةً وإصلاحًا وتأديبًا، لم يجدِ في الثلّة التي معه نجاحًا مع إعانة اللَّه لرسوله ﷺ بالطبع وتعهده سبحانه لرسوله ﷺ بالنصرة والتأييد من كل وجه.

كل هذا لم يُجْدِ ولا يوثق به.

فبمجهود من يُوثق؟!

فلييأس العاملون على إصلاح البشرية أصلًا.

ولتنعدم الثقة في المنهج الذي يُرَبَى عليه.

فهذا رسول اللَّه ﷺ ربَّى أناسًا مطعونًا فيهم، فمن يربي وعلى أي منهج يربى حتى يصعد بالبشر إلى الخير . . .

## واعلم -بارك اللَّه لي ولك-:

أن المطاعن المنسوبة إلى الصحابة منها ما هو كذب كله، يرويه المتروكون، وإما محرَّف قد دخله من الزيادة والنقصان ما يخرجه إلى الذم والطعن، كما أشار إلى ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية والذهبي(١)، وراجع

<sup>(</sup>۱) انظر: «منهاج السنة النبوية» (٥/ ٨١، ٨٣)، و «سير أعلام النبلاء» (١٠/ ٩٢)، و «الإبانة» لابن بطة (٢/ ٥٥٧).

كتابنا «شفاء صدور الموحدين» (ص٠٢١)، وما بعدها.

وإلى الروافض الذين يسبون أمهات المؤمنين أقول بقول رسول اللَّه عَيْكُ حينما رميت عائشة في واقعة الإفك:

خَطَبَ النَّاسَ فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ وَقَالَ: «مَا تُشِيرُونَ عَلَيَّ فِي قَوْمٍ يَسُبُّونَ أَهْلِي، مَا عَلِمْتُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُوءٍ قَطُّ». . . الحديث(١٠).

وما أدري هل من يسبّون أمهات المؤمنين علموا بعد • • ١٤٠ عام ما لم يعلمه رسول الله على أهله؟! -قبح الله من يفعل هذا تقبيحًا كبيرًا - .

فهذه غيرة أصحاب النبي عَلَيْ الصغار وحنقهم على من يسب رسول اللَّه عَلَيْ :

# أختم الفائدة بها نفع اللَّه:

قال عبد الرحمن بن عوف رضي في غزوة بدر:

بَيْنَا أَنَا وَاقِفٌ فِي الصَّفِّ يَوْمَ بَدْرٍ ، فَنَظَرْتُ عَنْ يَمِينِي وَعَنْ شِمَالِي ، فَإِذَا أَنَا بِغُلَامَيْنِ مِنَ الأَنْصَارِ -حَدِيثَةٍ أَسْنَانُهُمَا ، تَمَنَّيْتُ أَنْ أَكُونَ بَيْنَ أَضْلَعَ مِنْهُمَا - فَغَمَزَنِي أَحَدُهُمَا فَقَالَ: يَا عَمِّ هَلْ تَعْرِفُ أَبَا جَهْل؟

قُلْتُ: نَعَمْ، مَا حَاجَتُكَ إِلَيْهِ يَا ابْنَ أَخِي؟

قَالَ: أُخْبِرْتُ أَنَّهُ يَسُبُّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَئِنْ رَأَيْتُهُ لَا يُفَارِقُ سَوَادِي سَوَادَهُ حَتَّى يَمُوتَ الأَعْجَلُ مِنَّا.

فَتَعَجَّنْتُ لِذَلِكَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٣٧٠).

فَغَمَزَنِي الآخَرُ، فَقَالَ لِي مِثْلَهَا.

فَلَمْ أَنْشَبْ أَنْ نَظَرْتُ إِلَى أَبِي جَهْلِ يَجُولُ فِي النَّاسِ.

قُلْتُ: أَلَا إِنَّ هَذَا صَاحِبُكُمَا الَّذِي سَأَلْتُمَانِي.

فَابْتَدَرَاهُ بِسَيْفَيْهِمَا، فَضَرَبَاهُ حَتَّى قَتَلَاهُ، ثُمَّ انْصَرَفَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ

عَلَيْكُ . . . الحديث(١)، وسب زوجة رسوله عَلَيْلُ سبُّ له وإيذاء عَلَيْكُ .

وهذا الموقف فيه من العظات والعبر ما ينفعنا في تربية أبنائنا ، نسأل الله أن يصلح أحوال المسلمين فراجع له كتابنا «خطب ودروس العام بصحيح القصص».

#### ثالثًا: سباب الوالدين:

من أسوأ أنواع السباب التي لا يُتخيل عظم مساوئه: سباب الوالدين. ونظرًا إلى غرابة وقوعه حتى في الجاهلية، فإن الصحابة عَلَيْنَ تعجّبوا حين ذكره رسول اللَّه عِيَالَة ، كيف يحدث هذا؟!

فعن عبد اللَّه بن عمرو ﴿ اللَّهُ عَالَ :

قال رسول اللَّه ﷺ: «إِنَّ مِنْ أَكْبَر الْكَبَائِر أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ».

قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالدَّيْهِ؟ .

قَالَ: «يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُل فَيَسُبُّ أَبَاهُ وَيَسُبُّ أُمَّهُ»(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٣١٤١)، ومسلم (١٧٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٩٧٣).

وذلك لعظم حقوق الوالدين قال رسول اللَّه عَيَّكِيَّةٍ ما قال.

ولا خير فيمن تسبَّب في سباب والديه إذ جرَّ عليهما الإهانة، وهم أعظم الناس حقًّا عليه بعد اللَّه ورسوله ﷺ فهما أحق الناس بحسن الصحبة.

#### فيا هؤلاء:

من سبَّ الرجال سبُّوا أباه وأمَّه وعوقب، كما أشار أبو ذر ﴿ اللهُ اللهُ

#### تنبيه: سب الوالد ولده:

سبُّ الوالد ولده ليس فيه تعزير، وإنما يكون من باب الإدلال الذي يجري عادةً، فلا تعزير فيه، ولا حتى يقدح هذا في عدالته.

فقد سبَّ عبد اللَّه بن عمر ﴿ إِلَّهُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ ال

وسبَّ أبو بكر الصديق رضي الله ولده.

وسبَّ العباس على بن أبي طالب ابن أخيه والله العباس على بن أبي طالب ابن أخيه والله الما تقدم،

وأجبنا على إشكال حصوله منهم في قبل.

وهذا قد جرت به العادة فلا إشكال.

<sup>(</sup>۱) ففي «الصحيح» (۳۰)، ومسلم (۱٦٦١) عن أبي ذر الغفاري لما عنَّفه رسول اللَّه عَيِّر عبدًا بأمِّه وقال له: «يَا أَبَا ذَرِّ إِنَّكَ امْرُوٌ فِيكَ جَاهِلِيةٌ» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَنْ سَبَّ الرِّجَالَ سَبُّوا أَبَاهُ وَأُمَّهُ... الحديث. وهذا لفظ مسلم، وليس عند البخاري موطن الشاهد.

فلا تعزير ولا حدولا إسقاط عدالة إذا حصل هذا من الوالدلولده.

ولكن قد ذكروا تعليلًا في كتب الفقهاء: أن الوالد لا يُحدُّ في قذف ولده وحتى لو قتل ولده لا يحدبه، ولا يعزر في شتم الولد كذلك.

والتعليل لهذا بعيد ذكرته في غير هذا الموطن.

فقد حررنا قود الوالد بولده إن قتله في كتابنا «الصحيح من بر الوالدين وفقه التعامل معهما».

وإنما قلنا القذف لا يحدبه، لأنه يجري في كثير من الأحيان مجرى السب والشتم لا بمعنى الرمى بالفاحشة قصدًا.

ولذلك لما سبَّ بعض الصحابة أبناءهم -والشتم والسب شقيق القذف أحيانًا - ما ورد أن أحدًا من الصحابة عُزِّر في ذلك، واللَّه أعلم.

### • رابعًا: سباب الداعي إلى اللَّه:

الداعي إلى اللَّه كريم يُكرم، وقد أكرمه اللَّه تعالى فقال عنه:

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [نصلت: ٣٣]، فليس أحسن قولًا منه.

والفرق بينه وبين العالم: أن العالم إذا أطلق شمل الداعي ومحصًل العلم، وأما الداعي فقد يكون قليل العلم، لكنه يدعو الناس إلى الخير بحسب ما عنده مما أعطاه اللَّه إياه فكلّ عالم داعي إلى اللَّه من غير عكس.

والذين يسبون الدعاة -وإن لم يكن الدعاة من العلماء- أسوتهم مَنْ بعثه رسول اللَّه ﷺ إلى حيِّ من أحياء العرب فسبُّوه وضربوه، فجاء إلى

رسول اللَّه ﷺ: «لَوْ أَنَّ أَهْلَ عُمَانَ أَتَيْتَ مَا سَبُوكَ وَلَا ضَرَبُوكَ»(١).

فأتسوا يا دعاة وتسلُّوا وفقكم اللَّه

فعُدَّت هذه في مناقب أهل عُمان كما بوب النووي للحديث فهم لا يسبّون الدعاة إلى اللَّه تعالى .

لا يُسب الداعي وإن كان قليل العلم ولا يُطعن فيه،

وقد يكون يُعلِّم غيره ممن هو دونه ينفعهم، فإذا فعل فقد بذل وسعه ولا يكلف اللَّه نفسًا إلا وسعها، ولذا شرع له أن يصلي بمن هو دونه.

لكن يحذر أن يقفو ما ليس له به علم، ويسأل العلماء ولا يتعدى قولهم، فمتى تعدَّى وأخطأ نُبِّه وإلا يُحذَّر منه، واللَّه الموفق.

#### • خامسًا: سباب العلماء:

إن سباب العلماء علامة نفاق في المرء، بدأه ابن سلول وغيره من المنافقين:

فمن الذي قال لمَّا مرَّ رسول اللَّه ﷺ: «قد غبَّر علينا ابنُ أبي كبشة»؟! إنه ابن سلول(٢٠).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٤٤).

<sup>(</sup>٢) كما خرجته في كتابي «بر الوالدين وفقه التعامل معهما» قال ولده رضي لله للسول الله على الله على الله على الله على الله على الكيتاب لَئِنْ شِئْتَ لَآتِيَنَّكَ بِرَأْسِهِ والخبر إسناده حسن.

ومن الذي كان يستهزئ بالقُرَّاء وأهل العلم من أصحاب رسول اللَّه عَيْدٍ، فأخرج اللَّه ما كانوا يكتمون في أنفسهم من نفاق، وما كانوا يحذرون إظهاره.

فقد أخرج ابن أبي حاتم (١) بإسناد حسن عن عبد اللَّه بن عمر رَجُلُلُهُ قال: قَالَ رَجُلٌ فِي غَزْوَةِ تَبُوكَ فِي مَجْلِسٍ يَوْمًا: مَا رَأَيْتُ مِثْلَ قُرَّائِنَا هَؤُلاءِ لا أَرْغَبَ بُطُونًا، وَلا أَكْذَبَ أَلْسِنَةً، وَلا أَجْبَنَ عِنْدَ اللِّقَاءِ.

فَقَالَ رَجُلٌ فِي الْمَجْلِسِ: كَذَبْتَ وَلَكِنَّكَ مُنَافِقٌ لأُخْبِرَنَّ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ .

فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَّ عَيْكِيُّهُ، ونَزَلَ الْقُرْآنُ.

قَالَ عَبْدُ اللَّهِ: فَأَنَا رَأَيْتُهُ مُتَعَلِّقًا بِحَقَبِ نَاقَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ تَنْكُبُهُ الْحِجَارَةُ وَهُوَ يَقُولُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ: ﴿إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ ».

وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ، يَقُولُ: «أَبِاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ».

وإذا كان رسول اللَّه عَلَيْ اتَّهم من سب المسلم بالفسق، فماذا عساه أن يقول عَلَيْ فيمن سبَّ العلماء؟! .

مع أن المفسدة التي تترتب على سباب المسلم مفسدة فردية غالبًا غير متعدية، أما سباب العالم فهو إسقاط لهيبة الدين بإسقاط حَمَلته الذين هم في الناس قدوة، وتقليل لشأن الدين في قلوب الناس، ونزع الثقة في النفوس تجاه حَمَلته، فماذا ينتظر بعد ذلك؟ إلا كما قال رسول اللَّه عَلَيْهُ:

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» (٦/ ١٨٢٩) وله شواهد.

«حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤَسَاءَ جُهَّالًا، فَسُئِلُوا، فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْم، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا».

قال ابن عثيمين رَخْفُلُللهُ:

ولقد ابتلي بعض الناس بغيبة صنفين من الأمة هما: ولاة الأمور وخيرة الناس من العلماء والحكام، فيسلِّطون ألسنتهم في المجالس على العلماء وعلى الدعاة وعلى الأمراء، وعلى الحكام الذين فوق الأمراء، وإن غيبة مثل هؤلاء أشد إثمًا وأقبح عاقبة وأعظم أثرًا لتفريق الأمة.

### أيها الإخوة:

إن غيبة ولاة الأمور من أمراء أو علماء ليست غيبة لهؤلاء بأشخاصهم، ولكنها غيبة وتدمير لما يحملونه من المسئولية.

فإن الناس إذا اغتابوا العلماء قلَّ قدر العلماء في أعين الناس، وبالتالي يقل ميزان ما يقولونه من شريعة اللَّه، وحينئذ يقل العمل بالشريعة بناءً على هذه الغيبة، فيكون في ذلك إضعاف لدين اللَّه تعالى في نفوس العامة، وإن الذين يغتابون ولاة الأمور من العلماء، والحكام، ليسيئون إلى المجتمع كله، لا يسيئون إلى الحكام فحسب، ولكنهم يسيئون إلى كل المجتمع، بالإخلال بأمنه واتزانه وانتظامه، ذلك لأن ولاة الأمور من الأمراء إذا انتهك الناس أعراضهم قلَّ قدرهم في نفوس العامة وتمرَّدوا عليهم ولم ينصاعوا لأوامرهم، ولم ينتهوا عما نهوا عنه.

وحينئذٍ تحل الفوضى في المجتمع ويصير كل واحد من الناس أميرًا على نفسه، وحينئذٍ تفسد الأمور ويصبح الناس فوضى لا سراة لهم.

وإن الغيبة من كبائر الذنوب ليست بالأمر الهين، ولقد انتشر في الآونة الأخيرة نشرات تأتي من خارج البلاد، وربما تكتب في داخل البلاد فيها سبّ ولاة الأمور والقدح فيهم، وليس فيها ذكر أي خصلة من خصال الخير التي يقومون بها، وهذه بلا شك من الغيبة.

وإذا كانت من الغيبة فإن قراءتها حرام.

وكذلك تداولها حرام، ولا يجوز لأحد أن يتداولها ولا أن ينشرها بين الناس، وعلى من رآها أن يمزِّقها أو يُحرِّقها .

لأن هذه تُسبِّب الفتن، تُسبّب الفوضى، تُسبّب الشُّر.

ولقد حذر مفتي هذه المملكة شيخنا عبد العزيز بن باز وفقه اللَّه ورحمه في الدنيا والآخرة.

لقد حذر من تداول هذه المنشورات، وبيَّن أنها سبب لفتنة عظيمة، سببٌ للتفريق بين الحكام والرعية، وسبب للشر والفساد، وحذَّر -وفقه اللَّه لما فيه الخير-، حذر من تداول هذه الأوراق المنشورة، وأنا كذلك أحذِّر معه، وكذلك بقية إخواننا العلماء الناصحين يحذِّرون أمتَهم من تداول هذه المنشورات.

وإني أقول لكم: أليس النبي عَلَيْ قال في الغيبة: «إنَّهَا ذِكْرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكْرَهُ»، فهل هذه المنشورات يكرهها ولاة الأمور...

وحينئذٍ يتحقق أنها من الغيبة، وإذا تحقق أنها من الغيبة فإن الغيبة من كبائر الذنوب فإنها لا تكفِّرها الصلاة ولا الصدقة ولا الصيام، لقول رسول اللَّه ﷺ: «الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ

وَالْجُمْعَة إِلَى الْجُمْعَة وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ مُكَفِّرَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ مَا اجْتُنِبَتْ الْكَبَائِرُ»(۱)(۲).

وعن حكم مجالسة من يطعن في العلماء والأمراء وشتمهم ويوزع مجلة المسعري وهل نقاطعهم سئل العثيمين (٣):

فقال:

هذا ينظر فيه للمصلحة إذا كان في ذلك مصلحة تأليف قلوبهم وبيان الحق لهم هذا مطلوب، ولا ينبغي أن نبتعد عنهم لما فعلوا من المنكر، وأما إذا كان هذا لا يزيدهم إلا استمرارًا لما هم عليه وتغريرًا بالعامة بصحة منهجهم فإننا نقاطعهم، لا نحضر مجالسهم التي يقولون فيها هذا المنكر، ولا ندنيهم مناحتى لا يكونوا عينًا علينا.

الإنسان في هذا ينظر إلى المصلحة.

وأنا أدعو الجميع إلى الاتفاق والائتلاف والنظر لما ينشر ويقال، لأنه ليس من العقل أن يلتفت الناس إلى أقوال تَرِدُ... ولا يَنشر ما يكون سببًا للثورة والتطاحن بين الأمة؛ لأن كل إنسان يعلم أن مثل هذا الحال لا يحسن لا للرعاة ولا للرعية، بل هي غش مُبَطَّن.

فيجب على الإنسان أن ينظر في حال المتكلم من حيث العدالة

<sup>(</sup>١) مقطع من خطبة بعنوان «الغيبة وأثرها على المجتمع» بتصرف.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه مسلم (٢٣٣) عن أبي هريرة بنحو من ألفاظه.

<sup>(</sup>٣) من مقطع بعنوان «حكم مجالسة من يطعن في العلماء والأمراء ويوزع مجلة المسعري».

والاستقامة وإرادة النصح؛ لأنه ربما يتكلم الإنسان بما يظنه نصيحة وفلاح وهو فساد وفضيحة.

وكون الإنسان إمَّعة يسير مع الناس حيثُما ساروا دون رَوِيِّة ولا نظرٌ في العواقب أمرٌ لا يُستحسن ولا يُستساغ »(١).

وسيأتي طعن ولمز أبي إسحاق الحويني، ومصطفى العدوي، وأحمد النقيب، وابن جبرين، وعبد اللَّه بدر، وحازم شومان، ومحمد عبد المقصود، ووحيد بالي، وغيرهم كأمثلة معاصرة لمن يلمزون أهل العلم المتفق على إمامتهم،

سيأتي طعنهم في علماء السنة الذين أثنى عليهم علماء العصر كالألباني والعثيمين ومقبل بن هادي الوادعي، ستأتي نصوص أقوالهم إن شاء اللَّه قريبًا.

<sup>(</sup>۱) وما أدري هل مقولة محمد بن حسان حينما أمر الرئيس السيسي جنوده بفضّ الخارجين عليه بالقوة بعدما أنذرهم وأمرهم بالرجوع فعصوا وأوقعوا بفعلهم الضرر بالبلد والمارة فقتَل منهم عددًا.

هل محمد بن حسان لما قال له: يا قاتل -كذا على الملأ- دخل هذا في الطعن في الأمراء عنده أم لا؟.

وإذا كان قتلهم بعد أن أنذرهم وأمرهم بالرجوع فأبوا هل يقال القاتل من أخرجهم وأمرهم بالثبات-ثم تركهم وفرَّ- هل يقال القاتل هو المتسبب في قتلهم لكونه هو الذي شجَّعهم وثبتهم وحرَّضهم أم ولي الأمر الذي عصوه؟ .

وراجع مقطعًا بعنوان «الشيخ محمد حسان يقول للسيسي وأعوانه: لن ينفعك منصبك» منشور من طلبه وجده.

نعم

«لا يزال الناس بخير ما عظّموا السلطان والعلماء، فإن عظّموا هذين أصلح اللَّه دنياهم وأخراهم، وإن استخفوا بهذين أفسدوا دنياهم وأخراهم»(١).

#### نعم

إن من مفاسد سباب العلماء: أن ذلك يفسد الدين، كما أن سباب الأمراء يفسد الدنيا، وسيأتي بيانه، فكلاهما (سباب العلماء والأمراء) يفسد الدين والدنيا، ولطالما حذَّر العلماء -رحمهم اللَّه- من ذلك أشد التحذير، والشريعة تحض على احترام العلماء والأمراء فلا يسبُّهم إلا مُنحرف عن الشريعة.

وحسبك بسباب من مدحهم اللَّه تعالى في كتابه وقرن شهادتهم بشهادته مع شهادة الملائكة ورفعهم درجات. . . وكذا هم في سنة رسول اللَّه ﷺ، وأقوال سلف الأمة .

وهذه الفرية [فرية سباب العلماء] لا تجدها إلا في أوساط أهل البدع.

\* من الذي أساء إلى الصحابي عبادة بن قرص فقتله وهو يذكرهم ويدعوهم إلى قبول ما قبله منه رسول اللَّه ﷺ الشهادتين، فعصم دمه، ومع ذلك قتلوه، يا ويحهم(٢).

<sup>(</sup>١) قول منسوب لسهل بن عبد اللَّه التُّستَري، عزاه إليه القرطبي في «تفسيره» (٥/ ٢٦٠) وغيره، وهو وإن لم أقف له على سندٍ صحيح إلا أنه كلام منضبط.

<sup>(</sup>٢) قصته في «تاريخ البخاري» (٦/ ٦٣) وغيره بسندٍ صحيح ذكرتها في كتابي «مناصحة الخوارج».

\* أبصر إلى قلة أدب الخوارج مع علي بن أبي طالب. . . وقد قتلوه . \* أبصرهم كيف قابلوا ابن عباس ولما ذهب يناظرهم ينصحهم فقال بعضهم: «لا تحدِّثوه» ، وقال بعضهم: «واللَّه لنحدِّثنه» .

\* أبصر فيروز غلام عبد اللَّه بن أبي أوفى وهو يقول عن أبي أمامة: «نعم الرجل لو هاجر» يريد منه أن يهاجر إليهم -يا ويحه-، وقد هاجر عبد اللَّه بن أبي أوفى اللَّه عَلَيْهُ الهجرة الأولى مع رسول اللَّه عَلَيْهُ.

\* أبصرهم وأحدهم يدعو على أبي برزة الأسلمي لماذا؟ لكونه يسير مع دابته وهو يصلي، مع أنه شهد مع رسول اللَّه ﷺ الغزوات، ويعلم تيسيره وتشديده ﷺ فهو أصح وأسدُّ رأيًا وأوفق طريقة . . . .

\* أبصرهم حينما تحاصبوا وعثمان رضي يخطب على المنبر وتراموا بالبطحاء.

قال الحسن: حتى ما أُبصر أديم السماء.

وسمعتُ صوتًا من بعض حجر النبي عَلَيْهُ قالوا: هذا صوتُ أمِّ المؤمنين تنهى عن ذلك، وتقول: «أَلَا إنَّ نبيَّكم عَلَيْهُ قد بَرِئَ ممَّن فرَّق دينَه واحْتَزَب، وقرأت: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ١٥٩]»، فهل احتجزوا أم أكملوا المسيرة المرة مسيرة الحمقى وقتلوه وهو من؟!

\* أبصر أحدهم يقول لعثمان: «يا عثمانُ أَعْطِنَا كتابَ اللَّه»، كما قالوا لعليِّ ضَلِيْهُ: «لا حُكْمَ إلا للَّه»، حتى قال الحسن البصري: «أَلَا تَتَوَالُه يا فاسقُ، وما يُدريك ما كتابُ اللَّه»!!

المبتدعة ينبتون من باتة واحدة ، من حمأة منتنة .

\* أبصرهم وهم ينشبون رماحهم ويوجهونها إلى صدور أصحاب نبيهم ﷺ الذين زكَّاهم.

وأبصر كلمة ابن الكوَّاء يخطب الخوارج يقول: «يَا حَمَلَةَ الْقُرْآنِ، إِنَّ هَذَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسٍ، فَمَنْ لَمْ يَكُنْ يَعْرِفُهُ فَأَنَا أُعَرِّفُهُ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ مَا يَعْرِفُهُ هَذَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسٍ، فَمَنْ لَمْ يَكُنْ يَعْرِفُهُ فَأَنَا أُعَرِّفُهُ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ مَا يَعْرِفُهُ بِهِ، هَذَا مِمَّنْ نَزَلَ فِيهِ وَفِي قَوْمِهِ: ﴿بَلِ هُمْ قَوْمُ خَصِمُونَ ﴾ [الزحرف: ٨٥]، فَرُدُّوهُ إِلَى صَاحِبِهِ»!

وأكثر من هذا ما قاله عبد اللَّه بن وهب الراسبي حيث أمر الخوارج بسلِّ السيوف في وجوه أصحاب رسول اللَّه ﷺ.

\* أبصرهم وقد قطعوا السبيل وسفكوا الدم الحرام واستحلوا أهل الذمة.

\* أبصرهم . . . (۱) .

\* فأبصر الجهمية ابن أبي دؤاد وبشر المريسي وأعوانهم كيف أغروا الحكام زمن الإمام أحمد حتى قتلوا من قتلوا، وقدحوا في العلماء حتى ضيَّعوا هيبتهم أمام العامة وكثير من طلاب العلم والحكام، وأوشوا بهم عند الأمراء حتى عَذَّبوهم، فمنهم من ظُلم، ومنهم من سُجن، ومنهم من ضُرب، وكانت محنة على العباد، واستغلّوا جهل الأمراء بالدين وفعلوا ما فعلوا. . . . أبصر هذا .

<sup>(</sup>١) فراجع تخريجات هذه الأخبار وذكر سياقها في كتابي «مناصحة الخوارج» ففيه ما قد لا تجده مجموعًا في كتاب آخر، والفضل والمنة للَّه وحده.

تعلم أن سوء الأدب مع العلماء إنما هو في أهل البدع لا أهل السنة.

\* أبصرهم وقد أنشدهم عبد اللّه بن سلام المبشّر بالجنة في قتل عثمان بن عفان - يعني: ينكر عليهم ويخبر أنهم إن تركوه أربعين يومًا أنه يموت (۱) فحصبّه الناس حتى أدمَوا وجهه و . . . الأثر والإسناد بذلك حسن (۲).

فهذا سوء أدبهم مع عبد اللَّه بن سلام الحبر الذي ذكره اللَّه في كتابه ونعته بالمؤمن، عالم الإسلام هم يسيئون إليه، ولا عجب أن يصدر منهم هذا مع الذي يدافع عن الأمراء، أو يُصَبِّر الناس على الأمراء، فاللَّه المستعان.

\* أبصر بعضهم وهو نافع بن الأزرق الخارجي وهو يقول لابن عباس: «قِفْ يا وَقَاق»(")؛ أي: يا سيئ الطول. يقال رجل قُوْق وقاقٌ للطويل السيئ الطول.

<sup>(</sup>١) لعل هذا رآه في رؤيا منامية، أو أنه شيء سمعه من رسول اللَّه ﷺ ولم يؤذن له في التحديث به، كما لم يؤذن لحذيفة في ذكر أسماء المنافقين، وأبي هريرة في ذكر أسماء أمراء سنة الستين، ومن كان من الأمراء الذين هلاك الأمة على أيديهم.

<sup>(</sup>٢) وقد أخرجه ابن شبة في «تاريخ المدينة» بإسنادٍ حسن، وقد خرجته في كتابي «مناصحة الخوارج».

<sup>(</sup>٣) فأخرج الطبري (١٩/ ٤٤١) بسند ثابت عن ابن عباس و قلم قال: كَانَ سُلَيْمَانُ بْنُ دَاوُدَ يُوضَعُ لَهُ سِتُّ مِائَةِ كُرْسِيِّ، ثُمَّ يَجِيءُ أَشْرَافُ الْإِنْسِ فَيَجْلِسُونَ مِمَّا يَلِيهِ، ثُمَّ تَجِيءُ أَشْرَافُ الْإِنْسِ فَيَجْلِسُونَ مِمَّا يَلِي الْإِنْسَ.

قَالَ: ثُمَّ يَدْعُو الطَّيْرَ فَتُظِلَّهُمْ، ثُمَّ يَدْعُو الرِّيحَ فَتَحْمِلُهُمْ.

قاله الأصمعي فيما حكاه عنه ابن السكيت في «إصلاح المنطق» (ص٧١)، وغيره.

هل رأيت -أخي في الله عله أدب وتخلف أكثر من هذه، يسيء الأدب إلى من قال رسوله الله على عنه ما قال، ويعيبه بشيء يتعلق بخُلْقه، يعيب خلق الله، وما أدري هذا يعيب الخالق أم المخلوق!!

\* أبصرهم وحكى عنهم الشعبي سبَّهم لأيمن بن خريم وهو رجل مختلف في صحبته لأجل أنه لم يقاتل معهم في الفتن -يا ويحهم-.

قال الشعبي: «لَمَّا قَاتَلَ مَرْوَانُ الضَّحَّاكَ بْنَ قَيْسٍ أَرْسَلَ إِلَى أَيْمَنَ بْنِ خُرَيْمِ الْأَسَدِيِّ فَقَالَ: إِنَّا نُحِبُّ أَنْ تُقَاتِلَ مَعَنَا('').

<sup>=</sup> فَيَسِيرُ فِي الْغَدَاةِ الْوَاحِدَةِ مَسِيرَةَ شَهْر.

قَالَ: فَبَيْنَا هُوَ فِي مَسِيرِهِ إِذِ احْتَاجَ إِلَى أَلْمَاءِ وَهُوَ فِي فَلَاةٍ مِنَ الْأَرْضِ.

قَالَ: فَدَعَا الْهُدْهُدَ، فَجَاءَهُ فَنَقَرَ الْأَرْضَ، فَيُصِيبُ مَوْضِعَ الْمَاءِ.

قَالَ: ثُمَّ تَجِيءُ الشَّيَاطِينُ فَيَسْلَخُونَهُ كَمَا يُسْلَخُ الْإِهَابُ، قَالَ: ثُمَّ يَسْتَخْرِجُونَ الْمَاءَ. فَقَالَ لَهُ نَافِعُ بْنُ الْأَزْرَقِ: قِفْ يَا وَقَّاق، أَرَأَيْتَ قَوْلَكَ: الْهُدْهُدُ يَجِيءُ فَيَنْقُرُ الْأَرْضَ، فَقَالَ لَهُ نَافِعُ بْنُ الْأَزْرَقِ: قِفْ يَا وَقَاق، أَرَأَيْتَ قَوْلَكَ: الْهُدْهُدُ يَجِيءُ فَيَنْقُرُ الْأَرْضَ، فَيُصِيبُ الْمَاءَ، كَيْفَ يُبْصِرُ هَذَا، وَلَا يُبْصِرُ الْفَخَّ يَجِيءُ حَتَّى يَقَعُ فِي عُنْقِهِ؟.

<sup>:</sup> فَقَالَ لَهُ ابْنُ عَبَّاسِ: وَيْحَكَ، إِنَّ الْقَدَرَ إِذَا جَاءَ حَالَ دُونَ الْبَصَرِ».

<sup>(</sup>١) رأيت كيف يحاول أهل الأهواء أن يستقطبوا المشهورين لجلبهم في صفوفهم لتكثير سوادهم ليقولوا: معنا فلان وفلان من أهل العلم والفضل يتبعهم الناس.

كذا فعلوا مع مسلم بن يسار، والحسن البصري، وحاولوا مع ابن عمر في قتالهم في الفتن، كما بينته في غير هذا الموطن كتابي «التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم».

فَقَالَ: «إِنَّ أَبِي، وَعَمِّي شَهِدَا بَدْرًا فَعَهِدَا إِلَيَّ أَنْ لَا أُقَاتِلَ أَحَدًا يَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّ اللَّهُ، فَإِنْ جِئْتَنِي بِبَرَاءَةٍ مِنَ النَّارِ قَاتَلْتُ مَعَكَ».

فَقَالَ: اذْهَبْ، وَوَقَعَ فِيهِ وَسَبَّهُ، فَأَنْشَأَ أَيْمَنُ يَقُولُ:

وَلَسْتُ مُقَاتِلًا رَجُلًا يُصَلِّي عَلَى سُلْطَانِ آخَرَ مِنْ قُرَيْشٍ كَلَى سُلْطَانِ آخَرَ مِنْ قُرَيْشٍ لَكَهُ سُلْطَانُهُ وَعَلِيَّ إِثْمِي مُعَاذَ اللَّهِ مِنْ جَهْلٍ وَطَيشِ، لَهُ سُلْطَانُهُ وَعَلِي إِثْمِي أَعْنَى مُعَاذَ اللَّهِ مِنْ جَهْلٍ وَطَيشِي أَقَاتِلُ مُسْلِمًا فِي غَيرِ شَيْءٍ؟ فَلَيْسَ بِنَافِعِي مَا عِشْتُ عَيْشِي (۱).

\* وأبصرهم وقد جلَّى أمرهم وهب بن منبه: أنهم يشهدون لمن شهد اللَّه لهم بالإيمان هم يشهدون عليهم بالكفر (وهم نطقوا الشهادتين) يشهدون عليهم بالضلالة، واللَّه يشهد لهم بالهدى.

\* أبصرهم وقد قتلوا عبد اللَّه بن خباب ابن الصحابي وهو يذكِّرهم بحديث رسول اللَّه ﷺ، وبقروا بطن جاريته!!! .

\* أبصر خطابهم مع أميرهم عمر بن عبد العزيز الخليفة الراشد يسلمون عليه يقولون: «السلام عليك يا إنسان» ذكرته في «مناصحة الخوارج».

وراجع كتابي «التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم».

## وقد قيل للإمام أحمد:

يا أبا عبد اللَّه ذكروا لابن أبي قتيلة بمكة أصحاب الحديث فقال: أصحاب الحديث قوم سوء. فقام أبو عبد اللَّه وهو ينفض ثوبه فقال:

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى في «المسند» (٩٤٧) بسندٍ صحيح.

«زنديق! زنديق! زنديق!»، ودخل البيت.

وهؤلاء جماعة من المعاصرين ممن يتعصب للعامة لهم حتى أسموهم علماء:

لهم ألفاظ شديدة مع بعض خصومهم من العلماء(١)، مع أن كلامهم منه ما هو افتراء، ومنه ما هو مبنيًّ على الوهم والتخمين والإشاعات.

ومع ذلك ما اتهمهم المتعصبون لهم بأنهم يسبون العلماء، كذا الكيل بمكيالين يكون وإلا فلا .

أسردها سردًا لأجلِّي أمر هؤلاء العامة ومن اتبعوا، كمثال لمن أساءوا للعلماء، وبما أساءوا.

فالتعصب آفة -أجارنا اللَّه منه-، فإنه كبيرة يسب فاعله ويُعاقب بالتعزير كما بيَّنا ذلك في موطنه. وها أنا أسوق أمثلة لقوم أساءُوا للعلماء

(۱) ومنهم منه هو أولى بالسنة منهم كالشيخ ربيع المدخلي، ومحمد أمان الجامي، وذلك لأن هذين بالذات عندهما شدة على المخالفين من أهل البدع كثيرًا -عن غيرهما- وهذا وجه مدح.

وإلا فإن كلام هذين الشيخين وغيرهما -حفظ اللَّه أحياءهم ورحم اللَّه أمواتهم-لا يختلفون في أصول المنهج مع الكبار المشهورين أمثال العثيمين والألباني وابن باز واللجنة الدائمة والفوزان وغيرهم.

فلماذا مثل هذين بالذات وغيرهما تُلقى عليهم التُّهم ويُرمون بالألقاب: المداخلة والجامية؟ ويبدو أنهم توجَّعوا منهما ما لم يتوجَّعوا من غيرهما، وإلا فليُظهر المعادي لهما ما الذي خالفا فيه أهل السُّنة أو الأئمة الأعلام في أصول المنهج والعقيدة وإنا لمنتظرون!!

وما حفظوا حرماتهم ولا أجلُّوهم ولا أكرموهم بل تكلُّمُوا عليهم بما يشينهم أمام العامة . . . فإذا نادوا بعد ذلك باحترام العلماء وعدم سبابهم يقال: إنما هو تلبيس، أو أن ضابط العالم عنده غير مضبوط كما بينته في كتابي «التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم».

## فها هي الأمثلة:

أبو إسحاق الحويني حجازي بن محمد شريف (١٠):

وصف المخالفين له بالحمقي.

وتهكُّم على الشيخ ربيع المدخلي وبعض أهل السنة في إنكارهم على

(١) راجع مقطعًا بعنوان «العلامة أبي إسحاق الحويني يفحم المبتدع ربيع المدخلي»!! ودعنا ممن سماه فقد يقتنع البعض بأن العصفور يحلب لبنًا والبقرة فوق الشجرة، والعتب فيه على المصدِّق المغفَّل لا على المحدِّث المحدَّث.

(٢) وما أدري يرد على أقوام هنا -أعني: أن منهجه الرد على من خالفه - لكن لماذا لما أصدر الأخ خالد بن عثمان أبو عبد الأعلى -وفقه الله - كتابه «الحدود الفاصلة بين أصول منهج السلف وأصول القطبية والسرورية» متضمنًا المسائل التي خالف فيها أبو إسحاق الحويني أصول منهج السلف الصالح، لماذا لم يرد عليه لما خالفه ويذكر وجهات نظره، وكتاب أخي خالد قوي مطبوع، أثنى عليه من لا يوازي حجازيهم هذا طلبتهم، بل ولا طلبة طلبتهم!!.

وتأمل المقطع المذكور كيف خلطه بين الثوابت والمتغيرات في التعامل مع أصحابها، فيشبّه خصومة سفيان ووكيع بالخصومة التي تكون بين من يغير ثوابت المنهج، وأهل السنة وسبب هذا الخلط أنه لا يعرف الثوابت من المتغيرات في الشريعة.

فاسمع المقطع ترى تخليطه في المنهج، إن كان لك معرفة بمنهج أهل السنة.

من يهادن المبتدعة(١) - وهو منهج أهل السنة الذي غاب عنه -يا ويحه-.

وتهكم على بعض مخالفيه وقال بموازنات ابتدعها أو لاك ما ابتدع له، ما رعاها حق رعايتها، وسماهم «الملاطيش» -كلمة عامية - في مصر بمعنى المعتوهين أو من شابههم،

وقال عنهم: «فعلهم ليس فعل العقلاء».

ثم يسحب قول رسول اللَّه ﷺ: «حُدَثَاءُ الأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الأَحْلامِ، يَقُولُونَ مِنْ خَيْر قَوْلِ البَريَّةِ» عليهم، مع أنه في الخوارج.!

فافتضح في فتن الثورة،

فكذا الفتن فضَّاحة، ليعلم العقلاء مَن الخوارج الذين فيهم هذا الحديث: هل من يكفِّرون المصرَّ على أكل الربا،

ويكفرون الحكام، ويخرجون عليهم أم الذين ينهون عن ذلك. . . .

ويدَّعي أن أوربا كلها صُدعت بسبب هؤلاء. . كذا يقول!

ثم يدعو -المسكين- بعد ذلك عليهم يقول في المقطع ذاته:

«طهّر الله الأرض منهم» - مع تظاهره بإرجاء حقه إلى يوم القيامة بقوله:

<sup>=</sup> مع أن القادح في الشيخ ربيع المدخلي هو قادحًا فيمن زكَّاه كالألباني وابن عثيمين ومقبل الوادعي والفوزان وغيرهم؟!.

إلا أن يبين أن هؤلاء أصحاب غفلة لا يدرون ما يخرج من رؤوسهم، يزكون من لا يُزكي.

وقد كنت أحترم أبا إسحاق الحويني هذا قبل أن أرى منه ذلك، ما كنت أظنُّه ممن يسبُّون العلماء وبلا موجب. . . نسأل اللَّه العافية .

(اللَّه الموعد)!

يقول عنهم: (هم نزاع وشر)،

وما أدري لماذا لم يراع الرفق واللين الذي ذكره بين سفيان ووكيع - وقد أشار هو إليه في المقطع ذاته - على حد قوله؟

فأنت ترى تسميته غيره من أهل العلم: بر الحمقى»، و (الملاطيش»، و (فعلهم ليس فعل العقلاء»، ثم سحب حديث الخوارج عليهم، مع أن هؤلاء الذين يقصدهم يحاربون كل من اتصف بصفة من صفات الخوارج، ويطلقون عليه خارجيًّا مبتدعًا،

وهو سبب النزاع بينه وبينهم أصلًا ، «رمتني بدائها وانسلت» . !

وهذه الألفاظ عند المتعصبين له ليست بذاءة ، ولا من السباب في قبيل ولا دبير إذا كانت من محبِّهم ،

هكذا الإنصاف وإلا فلا!!

مع أنه لما طعن على المخرِّف على جمعه المفتي سموا كلامه ردَّا، وأما ردِّ غيره عليه فسمُّوه سبابًا، سلام عليكم!!

وأقول: سبحان ربي! أليس في هذا إساءة إلى الشيخ ربيع الذي زكَّاه شيخه الألباني -الذي يتمسَّح به- وابن باز وابن عثيمين، وكبار علماء الأمة؟!

ألم يعلم بأن في هذا التعزير.

## • تنبيه مهم بشأن تزكية الألباني للحويني:

إياك -سلمك اللَّه- أن تدعي أن الألباني زكَّى الحويني.

فالألباني يزكِّي الحويني في تخريج الأحاديث، أما منهجه وعقيدته فلم يزكِّه أحدٌ من أهل العلم الكبار -فيما نعلم وإلا فليأت لنا- وإنما يلعب الصغار بكلمة الألباني في باب التخريح، ومنهجه -أعني الحويني- واضح أنه خارجي المذهب(١) يوالي الحزبيين الإسكندرانية.

وقد بينت قبل أن أهل البدع قديمًا وحديثًا يذهبون لنيل تزكيات من أهل العلم يُلبسون بها على الناس. كما بينت ذلك بالأمثلة في كتابي «التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم» وبينت فيه مسالك أهل البدع مع أهل العلم وذكرت فيه قصصًا صحيحة الأسانيد من عمق التاريخ إلى الزمن المعاصر للتدليل على هذا.

فلا عبرة بمن خالف منهج السلف وإن زكَّاه من زكَّاه، وتُحمل التزكية -إن صحت- بناءً على ما أظهره للعالم، واللَّه أعلم.

وإلا فالرجل يخالف الألباني كَاللَّهُ في أصول المنهج، ويعرِّض بالطعن في العلماء.

\* فالحويني يكفِّر المصرَّ على المعصية ، ويجعل المصرَّ مُستحلًا . والألباني لا يكفر المصرَّ على المعصية ولا يجعل المصرَّ مُستحلًا .

<sup>(</sup>١) وبينت في كتابي «مناصحة الخوارج» وغيره دليل جواز إطلاق الخارجي على من أخذ منهم خصلة.

\* الحويني وافق سيد قطب في قوله: «أخصُّ خصائص توحيد الألوهية: توحيد الحاكمية».

والألباني ينكر الغلو فيها .

\* الحويني يثني على طائفة من القُصاص والحزبيين ممن حذَّر الألباني من أمثالهم، بل ممن هو أسوأ حالًا منهم من أمثال عبد الرحمن عبد الخالق الذي كذَّبه العثيمين وغيره وضللوه. بينما الحويني يجلُّه.

\* الحويني يعتبر الذين ينسبون القول بوحدة الوجود إلى سيد قطب (تلكيكًا) أي: تربصًا بسيِّد وظلمًا له-.

والألباني على رأس العلماء الذين نسبوا القول بوحدة الوجود إلى سيد قطب.

\* الألباني يثني على ربيع بن هادي المدخلي ثناءً عاليًا نحو قوله: "إن حامل راية الجرح والتعديل اليوم في العصر الحاضر بحق هو أخونا الدكتور ربيع والذين يردون عليه لا يردون بعلم أبدًا والعلم معه».

والحويني يقول عن العلامة ربيع: «إنه أحمق»، وأخذ يقلل من علم الإمام ربيع<sup>(۱)</sup>، وإلا فلينكر هذا علنًا ويخالفه، وهو ما زال حيًّا يأكل ويشرب ويذهب ويأتي ويتكلَّم، فما يمنعه لو كان كذبًا عليه؟.

\* والألباني وصف من يطعن في العلامة ربيع بن هادي بالجهل، ودعا

<sup>(</sup>١) هذا قد نشره عنه الأخ خالد قبل من تسعة سنوات وما نفاه عن نفسه، وإلا فليكذّب هذا ويتبرأ منه ويقول: إن الشيخ ربيع بضد هذا وإنا لمنتظرون. وهذا ليس سبًّا عند المتعصبين -لحجازيهم - عاملهم الله بعدله.

#### عليه حيث قال:

«فالحط على هذين الشيخين الشيخ ربيع والشيخ مقبل بن هادي و الشيخ الداعيين إلى الكتاب والسنة وما كان عليه السلف الصالح ومحاربة الذين يخالفون هذا المنهج الصحيح هو كما لا يخفى على الجميع، إنما يصدر من أحد رجلين: إما جاهل أو صاحب هوى.

الجاهل يمكن هدايته لأنه يظن أنه على شيء من العلم، فإذا تبين العلم الصحيح اهتدى . . . أما صاحب الهوى فليس لنا إليه سبيل إلا أن يهديه اللّه -تبارك وتعالى - فهؤلاء الذين ينتقدون الشيخين -كما ذكرنا - إما جاهل فيعلّم، وإما صاحب هوى فيُستعاذ باللّه من شره، ونطلب من اللّه عَلَيْ إما أن يهديه أو يقصم ظهره» . اه كلام الألباني يَخْلَلُهُ .

\* والعجيب: أني لا أعلم رجلًا في الدنيا يعمل في تخريج الحديث وقصًاصًا إلا الحويني هذا .

أبصره من الذي نشر في الناس ضرب الزبير لأسماء على وجهها وعقد ضفيرتها في ضفيرة الزوجة الأخرى؟ يضربها حتى يترك أثرًا، ضربًا مبرَّحًا، وأبو بكر ينصحها يقول لها: «اصبري إن الزبير رجل صالح»؟ ولا يصح لها سند -فيما أعلم- وإن علم فليأتنا.

ومن الذي نشر بيع العز بن عبد السلام الملوك في زمانه؟ ولاك هذا من هو أقصر باعًا في العلم منه كوحيد بالي هذا فراجع كتابي في الرد علي

<sup>(</sup>١) والشيخ مقبل هذا هو شيخ الشيخ مصطفى العدوي وأحمد ابن أبي العينين وغيرهما، والشيخ مقبل رَخْلُللهُ ممن طعنوا في الحويني وقال: «إنه زائغ».

(نصح الحكام بين الغلو والتفريط)

ومن الذي نشر ما في التاريخ الذي لا سندله في الأمة؟ . . .

كل هذا في سياق طعنه المغلف على الحكام على طريقة قعدية الخوارج الذين يطعنون في الحكام على المنابر ويظهرون عيوبهم علنًا . . . . .

\* الألباني يقول بحرمة هذه العمليات الانتحارية -كما تقدم-.

والحويني يعتبر القائلين بالتحريم: أنهم أصحاب (جليطة)، وأنهم لا يعرفون الحقيقة، وأصحاب حواديت-وهي كلمة عامية مصرية بمعنى القصص -.

فهذا سبُّ غير مباشر للألباني (١) لولا أننا لا نعامل المرء بلازم قوله لإمكانية غفلته عن اللازم، -وهذا هو مذهب العدل مذهب أهل السنة-لقلنا فيه أشياء شديدة هداه اللَّه.

وانظر لقاء الحويني الذي استقبل فيه عبد الرحمن عبد الخالق الذي كان خصمًا للألباني والعثيمين ومقبل بن هادي -رحمهم اللَّه-،

وسَتَرَ طعنَ الأئمة الكبار في عبد الرحمن عبد الخالق،

بل ذكره في اللقاء مادحًا إياه بأنه معجب به لكونه لم ينشغل بالرد على

<sup>(</sup>۱) وراجع مزيدًا لهذا فيما ذكره أخي الشيخ خالد بن عثمان حفظه اللَّه – في كتابه الذي يتجاهله المتعصبون والمفتونون «الحدود الفاصلة بين أصول منهج السلف وأصول القطبية» متضمنًا المسائل التي خالف فيها أبو إسحاق الحويني أصول منهج السلف الصالح (0.00) وما بعدها.

خصومه!! ، هذا دون أن يبين للناس -سترًا على بلايا عبد الرحمن - مَنْ خصوم عبد الرحمن عبد الخالق الحزبي هذا؟! ، وأنهم الألباني والعثيمين ومقبل بن هادي وأضرابهم ،

وليُسأل عن سبب سَتْرِه هذا تَعلَم ما تُرشد إليه، واللَّه المستعان.

فهل بعد هذا يُقال: الحويني متوافق في طريقته لطريقة الألباني وإن ادعى؟!

مع أن واحدة مما ذكرت يبدع المخالف بها عند أهل السنة ، هذا واضح لمن له عناية ومعرفة بمنهج أهل السنة الذي عليه السلف .

وأنبِّه إلى أن الحويني هذا -المدعي أنه من تلاميذ الألباني لأنه مكث عنده أيامًا -على حد قوله- يسأله عن بعض الأسئلة ليسجِّلها . . . (١) .

المهم أنه مع قوله أنه لا يجاريه أحدٌ في الدنيا في حبّه للألباني يقول في «مركز الألباني» الذي في الأردن. . . فيما حكاه عنه الشيخ فلاح مندكار –حفظه اللّه-:

«مع أنني لا أوافقه في مفاريده» كذا!! -أي مفاريد كثيرة-.

ويقول: «كتبت الردود على هذه المفاريد وجعلتها في مؤلف ثم أهديتها إليه..».

<sup>(</sup>١) مع العلم أن الألباني لم يشرح كتابًا واحدًا في فنِّ من العلوم الشرعية من أوله إلى منتهاه، ولا الحويني جالسه إلا بضعة أيام!! لكن هذا زمان ينتشر فيه الإشاعات وتلاك بالألسن، واللّه المستعان.

وما أدري لماذا لم يذكر هذه المفاريد حتى نتعلم؛ لأنه -أعني: الألباني - انفرد بها علنًا، فلابد أن يكون الردُّ علنًا نصحاً للأمة، لئلا تكون أشياء لا قيمة لها أصلًا، وهو يُهوِّل بها ويُفُخِّم ويُعَظِّم.

كما لم يذكر لنا كيف استقبلها الألباني بعد الاطلاع عليها.

وإني أخشى أن يكون هو الذي انفرد عن الألباني وغيره من العلماء وهم على حق، فسمى من خالفه منفردًا والتوهم من قِبله، وقد تقدمت مخالفاته للألباني في سيره ومنهجه

\* فرأيه بتكفير المصر على الكبير كأكل الربا.

\* ورأيه بتجويز التحزبات للمصلحة من أجل الضرورة.

\* ورأيه في عبد الرحمن عبد الخالق الحزبي المخاصم للألباني (١٠).

\* ورأيه بأن المظاهرات والثورات والمنازعات للأمراء ليس لها مثال سابق والتلوين عليهم -أعنى: على الأمراء أو الرؤساء-..

<sup>(</sup>١) وليسمع الإخوة أشرطة رد الألباني ومقبل الوادعي في الرد على عبد الرحمن هذا الذي استقبله الحويني على القناة في مصر استقبال التلميذ بحفاوة بالغة.

وذكر في اللقاء بالصوت والصورة أنه أعجبه فيه أنه لا ينشغل بخصومه.

وللقارئ الكريم أن يسأله: لماذا لم يذكر الحويني للمشاهدين مَن خصوم عبد الرحمن عبد الخالق؟ .

لأن المستمعين إذا علموا أن خصومه الألباني وابن عثيمين ومقبل بن هادي الوادعي. . فإنهم سيلقون الضيف والمضيف بقوس واحد، ويتهمونه، وليجيب: لماذا لم يذكر الحويني خصوم عبد الرحمن عبد الخالق -وهو يَعْلَمهم- وإنا لمنتظرون.

\* ورأيه في مجالسة الحزبيين واعتبارهم أهل سُنة وعدم التحذير منهم، وتمكينهم من مثل مسجده (مسجد ابن تيمية) وإن شئتُ سميتُ.

\* ورأيه في الشيخ ربيع المدخلي: الألباني يُثني عليه والحويني يقدح فيه بغير وجه حق.

هل مثل هذه الأشياء هي التي انفرد الألباني بها فردَّ عليه الحويني، وما رأينا الردود، ولا المفاريد، ولا ما كتبه، ولا ما أجاب به الألباني، ولا كيف استقبلها. . . وإن أراد الستر على الألباني لحبه له، فلِمَ ذكر هذا الآن بعد موته؟! ولم ينطق ببنت شفة بشيء من هذا في حياة الألباني -فيما أعلم-!!.

أم أنها التهويلات؟

فهذا أوان ينتشر فيه مثل هذا ولا حول ولا قوة إلا باللَّه.

وهذا لا يعدُّه المتعصبة لحجازي هذا غلطًا ولا تعاليًا!!!.

وقد أوقفني بعض الأخوة على مقطع له.

وسأله على الانتخابات فقال: «نزهوا أنفسكم عن هذا»، لكن أيام حاكمهم مرسي الإخواني نصح أن يكون الناس خلفه!! إنه الخلط والتناقض المنهجي.

وسئل عن التحذير من حزب النور . . . فقال للسائل : عليك بنفسك . . كذا!!

ثم راح في وادٍ آخر ذاكرًا .

\* أن أهل الحديث ينزهون أنفسهم عن هذا لنفاسة بضاعتهم . . .

كلام يبدو أنه عن الخوض في التحزبات ثم تهكّم على حزب النور في

دعواهم لولا حزب النور لكان كذا وكذا . . من ترهاتهم

ثم نصح السائل بأن ينظر إلى شأنه. فليته نصحه بالصدع بالحق. . ، وإبطال الباطل!!

ونصحه بأن يلزم كل إنسان عالمه . . . انظر إلى شِبه النصح في وقت كهذا!! نصح حِسْل ، ككلامه يوم أن ذهب في معمعة الفتن إلى مسجد العزيز باللَّه . . . فسأله السائل عن كيفية معرفة العالم . . . فتكلم بما لو أراح نفسه منه لكان أحسن . .

فلم يبين مَن العالم وصفاته وعلاماته وأعماله وما يتحلى به بين الناس.

\* كان يلزمه أن يبين بصراحة ووضوح حال الأحزاب والتحزبات وحال الداعين إلى ذلك ويقدح في قادتهم

كما حصل من شيخه الألباني وابن باز والعثيمين وغيرهم في نحو ذلك فكلامهم أوضح من شمس النهار

ثم يبين حال الذين حذَّروا من الأحزاب مُبكرًا وقديمًا:

هل كانوا على الحق وأفقه بالواقع أم لا؟ ليبين للسامع حتى يكون الأتباع على بينه من أمرهم نصحًا للأمة، كما صنع العلماء.

أم هناك مانع يمنع من أن يذكر عبد الرحمن عبد الخالق رئيس جمعية إحياء التراث الكويتية الذي استقبله بحفاوة وياسر برهامي وأحمد فريد. . . ومن مكَّنهم من مسجده وجالسهم هل هناك مانع أن يبين أحوالهم وأساليبهم في نشر الحزبية ومعانقة السياسة التي أدت إلى تفرقة الناس في كل بلد

وشارع وزقاق. .

نعم بسبب الحزبية.

ما المانع من بيان هذا؟! وإنه للبيان الذي في قوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ ﴾ [البقرة: ١٦٠].

### أما وحيد بن عبد السلام بالي:

فموقفه مع أهل العلم واضح من الكذب عليهم وتلفيق التهم لهم، ورميهم بالألقاب، وإيهامهم بمناظرات لتمرير الشبه يؤصّل بها منهجًا ورميهم بسبِّ العلماء، وحذر الناس منهم، ونصح بعدم المجالسة لهم، ورماهم بعدم الإنصاف، وأقام المناظرات -بل المهاترات - الفارغة لإقناع العوام بما يُدخله عليهم. . ، وهذا ليس بسباب عند المتعصبين. ، فانتشر مذهب الخوارج في الأمة ولا حول ولا قوة إلا باللَّه وقد بينت بعضه في غير هذا الموطن(۱)،

فاللَّه يحاسبه بما ضلل العوام وهم الغالبون على مجالسه.

إن رمي الناس فضلًا عن العلماء بالألقاب ذنبٌ يُعزَّر فيه، نسأل اللَّه العافية.

ألا لو كان ثُمَّ تَعزيرًا، أحسن من يوم القيامة، عفا اللَّه عنا جميعًا بفضله وكرمه.

<sup>(</sup>١) راجع كتابي «نصح الحكام بين الغلو والتفريط» فقد جعلت الشطر الثاني منه في الرد على بعض ترهاته وأباطيله، وإن كنت لم أستقصِ في ذلك؛ لأن النقد كان بالدرجة الأولى لكتابه «علماء وأمراء» فقط.

#### محمد بن عبد المقصود(١):

يقول عن الشيخ رسلان (٢)، ومن يشبهه في القول: «عباد الطواغيت»، ويكررها. . وهي كلمة شديدة ففيها رمي بالكفر.

ويقول عنهم: «لا يقرأون وإذا قرأوا لا يفهمون».

ويقول عنهم: «مجموعة دينهم شتم كل العاملين بالساحة . . . »!! ،

ومعلوم أن هذا كذب أصلع لا يقول به عامل ولا عاطل إلا أمثاله -عامله اللَّه بعدله-.

ووصفهم بأن لهم قرون استشعار يوجِّهونها لإرضاء أمن الدولة والحزب الوطني . . .

وأنهم يعبدون الحكام. . .

يقول . . . ومنهم من هو ما زال في حمأة الضلال . . .

وأنهم يتهكمون على غيرهم . .

يقول عنهم: «شتَّامين»..

ولذا احتج عليهم بحديث: «كُلُّ المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ حَرَامٌ: دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ».

<sup>(</sup>١) الذي أثنى عليه كثير من الحزبيين والعامة وكثير من المضللون فضلًا عن العلماء قبل. ولا عجب فإن الحزبيين أهل تلوُّن.

<sup>(</sup>٢) في مقطع بعنوان «محمد عبد المقصود يكفر رسلان».

وأعجب من تَورّعه في توقُّفه عن القول في كتاب للشيخ رسلان عن الرد حتى يقرأ الكتاب، ولا يتورع من وصفه بـ (عبيد الطواغيت). وهو وصف تكفيري!!

وهل هذه إساءة لأهل العلم عند المتعصبين أم لا؟

ومع ذلك لا ينتصب أحد يقول عنه سبَّابا ، ولا شتامًا للعلماء ، ولا أنه ذا بذاءة . . . .

ويصف بعض من خالفه في المقطع ذاته بأنهم (همج) . . . ولا يستنكر اللفظ أحد منهم لأنها من متبوعهم!

فهذه ليست بذاءة عند المدافعين عن أهل العلم! .

يقول عنهم: . . وابتلوا بالجهل وتربُّوا في أحضان أمن الدولة والحزب الوطني .

وهم ناس نفعيون . . ولا يزالون في حمأة الضلال .

وتعود أن يكون عميلًا يشتم في الجميع.

ويقول على الشيخ رسلان:

هذا رجل متربي في زريبة . . اتجنن . . محتاج جلسات كهرباء على دماغه . . كذا هي ألفاظه!

رجل يحتاج أن يُهمل..

شتَّام..

أُصيب بحوَل في عقله . .

حسبنا اللَّه نعم الوكيل فيه وفي شيخه المخرِّب -ولعله يقصد الشيخ ربيع المدخلي-

وهؤلاء تطاولوا وخرجوا عن حدِّهم. . وهذا تربية زريبة فعلًا .

ثم يقول:

"إن هذا ليس سبًا، هذا توصيف. . والذي ينام جنب الحمار والجاموسة لازم تكون أخلاقه كأخلاق الحمير والجاموس» كذا! (١٠).

أليس في هذا تعزير على السباب والطعن في أهل العلم.

ويقول في مقطع آخر بالصوت والصورة (٢) عن الشيخ ربيع المدخلي ردًّا على من نسبه إلى أسد الدعوة.

قال عبد المقصود:

«بل غرابها الأبقع . . لأنه تسبب في شق الصف السلفي . . وسلك مسلك جماعات التكفير . . !

ولا أحد من مادحي عبد المقصود هذا يقولون له أنت بذلك سبَّاب شتَّام للعلماء. .!!

أليس وصف من زكًاه الألباني وابن باز وابن عثيمين وغيرهم بصحة المنهج . . . . بهذا طعنًا يوجب التعزيريا عبد المقصود؟

عبد اللَّه بدر (٣):

يقول عن الشيخ رسلان-وفقه اللَّه-:

«نسب نفسه للسلفية»، وشَيَّخوه.

<sup>(</sup>١) مقطع بعنوان «قاموس شتائم وسباب محمد عبد المقصود في حق أهل السنة».

<sup>(</sup>٢) بعنوان «الشيخ محمد عبد المقصود يكشف منهج ربيع المدخلي وأتباعه».

<sup>(</sup>٣) في مقطع «رد الشيخ عبد الله بدر على محمد سعيد رسلان».

يقول عنه:

لما علقنا عليه في حلقة سابقة خرج بمنتهى قلة الأدب والسفالة وتهكم على الحلقة .

و «عاملين من نفسهم مشايخ وما بيفهموش حاجة على وجه الأرض أصلا.

و «مسمي نفسه شيخ» . . .

ثم سمَّى أسامة القوصي «متخلِّف»، وهو على شاكلة محمد سعيد رسلان.

ويقول عنهما:

«كانا يقبِّلان رجل ويد مباحث أمن الدولة، ويتقربون إلى اللَّه بأنهم يبلغوا عنا».

وقال عنهم:

«إنهم يقولون بطاعة حسني مبارك طاعة مطلقة»(١).

يقول:

«وأنهم يحتجون بقوله ﷺ: «اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَإِنْ تَأَمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشِيٌّ ..»

<sup>(</sup>۱) وهذا من كذبه، فلا أعلم قائلًا بطاعة الأمراء مطلقًا في الطاعة والمعصية إلا المرجئة الضُلَّال، ولكنَّ أهل البدعة يتوهمون فيكذبون على أهل السنة وهو مُسجل عليهم بالصوت والصُورة.

يا جهلة يا متخلِّفين . . . هذا العموم له ما يخصصه : «لَا طَاعَةَ لِمَخْلُوقِ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ» ! (١٠) .

وسمى بعض تلاميذ رسلان برالمخابيل دول» . .

«وشوية جهلة متخلِّفين».

## ويقول عن رسلان:

«يستخف بعقول الخلق، ويلعب في عقول هؤ لاء الناس. .

لأنهم أعلنوا حملة ضارية على الإخوان المسلمين. .

فهل هذه الإساءة إلى أهل العلم والبذاءة في الألفاظ مع المخالفين تُعدُّ سبابًا؟! أم أنه قميص فصَّله أهل الهوى لخصومهم فقط؟

والعجيب أني وجدت في المقطع المذكور عددًا من الكذبات يستحيل متحدِّث - فيما أعلم - يكذب هذا الكم في هذا الوقت القليل!! .

كميَّة من الكذبات في وقت قياسي.

فراجع المقطع المذكور بالصوت والصورة تعلم، واللَّه المستعان.

## حازم شومان:

يكذب فيدعي أن في جماعة اسمها المداخلة - يعرِّض بالشيخ ربيع المدخلي الذي زكَّاه ابن عثيمين والألباني والفوزان وابن باز وغيرهم - . وأنه تيار هدفه الأساسي خطة معمولة في CIA هدفه التشويش على

<sup>(</sup>١) وكذا يفعل عدم الفهم بأهله.

الدعاة وعلى أهل العلم والدعوة (١). بحيث إنهم يقطعون ما بين الذين يُعلِّمون الناس الخير وبين الناس (٢)، ومعمول -كذا! - عشان الخليج (٣) - كذا ألفاظه-.

يقول: تيار من أسوأ ما يكون.

ونسبهم إلى العمالة لأمن الدولة وأنهم «عفن» . . !

وهذا عند المتعصبين ليس سبابًا ولا قدحًا، ولا كذبًا، ولا شيئًا من هذا!!

وقد قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا اَكْتَسَبُواْ فَقَدِ اَحْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِثْمًا مُّبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٨]. وقال: ﴿ وَمَن يَكْسِبُ خَطِيَّةً أَوْ إِثْمًا ثُبِينًا ﴾ [النساء: ١١٢].

وما أدري هل الكذب عنده في رمي الناس بالألقاب وإعلان ذلك حتى يلوكه من هو أقصر باعًا في العلم منه فينتشر في الآفاق ويلاك بالألسنة، هل هذا مُسقط للعدالة عنده أم لا؟

أليس عنده -في الرقائق التي هي بضاعته، والقصص التي هي صنعته-ليس عنده من ذلك ما يزجره عن الكذب وإطلاق الطعن في الناس بلا موجب؟

أو يزجر أتباعه عن التعصب له وتبرئة ساحته والاعتذار عنه!

<sup>(</sup>١) وما أدري من الذي يصد ويشوِّش بكذبه على أهل العلم الذين زكَّاهم الألباني وابن باز والعثيمين والفوزان، ويرميهم بالألقاب؟

<sup>(</sup>٢) ما أدرى من الحائل بكلامه هذا بين من يُعلِّمون الناس الخير وبين الناس؟!

<sup>(</sup>٣) وهكذا تكون الدعاوى -بغير بينات-! وإلا فلا.

ألا فليعتذروا عن أهل العلم الذين طعن فيهم ونسبهم إلى الصناعة الأمريكية لدول الخليج وإلا فه هَتَأَلَتُم هَتَوُلاَء جَدَلَتُم عَنْهُم فِي الْحَيوةِ الدُّنيَا فَمَن يُجَدِلُ الله عَنْهُم يَوْمَ الْقِيكَمةِ أَم مَن يَكُونُ عَلَيْهم وَكِيلاً النساء: ١٠٩].

فإذا قلتُ إن هذا قفاه قفا كذاب طعًان للعلماء راميًا لهم بالألقاب أكون مفتريًا عليه؟ .

وليس المجال مجال بيان نقده في كل ما يقول، فلذلك مقام آخر، ولعل غيري قد كفاني ومتابعاتي ومشاهداتي لما يقولون قليلة، والحمد لله على ذلك. إنما نحن بصدد نقده في طعنه وسبه للعلماء

ولا إشكال أن يكون هذا بحجة الدفاع عن العلماء فمستمعوه يروغ عليهم هذا

وسيأتي كلام العلماء ابن باز وغيره في الطعن على من رمى أحد الشيخين المدخلي والجامي بهذا اللقب.

# والأعجب من هذا:

فقام يعتذر -وياليته ما اعتذر- بهذه الطريقة فورَّط نفسه.

## يقول ما حاصله:

"إنه إنما أراد أن يقول: "من في الناس أحسن من معاوية ومن في الناس أحسن من الحسن بن على" لأنه كان مجهدًا ومشغولًا يا ولداه.

ومع أن سياق كلامه لا يحتمله عند صاحب البصيرة أن يكون إنما قصد وصف كل منهما (الحسن ومعاوية في بالإحسان . . . عفا الله عنه .

وإنما أراد أن يطعن فيمن رد عليه -أصلح اللَّه نوايانا ونواياه وجعلنا من المنصفين من أنفسهم -.

ولكن يُعامَل بظاهر كلامه بعد الاعتذار لا كما يُعَامِل -المسكين-خصومَه بظاهر ما فهمه من فعلهم:

أنهم أرادوا إسقاطه -فلا منفعة لأحد في إسقاط أحد بغير موجب -، وإنما أرادوا الدفاع عن أصحاب رسول اللَّه عَلَيْ، وعن كاتب الوحي لرسول اللَّه عَلَيْهِ، فكان عليه أن يشكر لهم غيرتهم أن يُسبَّ الصحابي، فليحسن الظن بهم كما يحب ذلك لنفسه؟! . . .

## لكن

ليحكِ لنا ما قصة المداخلة ومن هؤلاء؟ وسبب تسميتهم ذلك مع التنصيص على أسمائهم، ليعلمهم الناس من باب النصيحة فيَحذروا، وما أقوالهم ومعتقداتهم، وكيف سيرهم، ومن خصومُهم، ولماذا يخاصمونهم. ويدلِّل ويبيِّن بدلائل ومراجع يَرجع السامع إليها إذا أراد التثبت، وليذكر ذلك ويعطي لنفسه الوقت الذي يريده -بلا عجلة وبروية ثم يخرج به للناس، وإنا لمنتظرون.

وأسأل اللَّه تعالى -دعوة خالصة- أن يشفيه ويبرئه شفاء لا يغادر سقمًا .

## مصطفى بن العدوي:

 $^{(1)}$ يمدح الشيخ ربيع المدخلي مع وصفه بالشدة في الانتقاد

كذا ولم يبين أين مواطن الشدة حتى نحذرها؟ .

ثم يقول: «يُتحفظ عليه في ذلك» كذا دون بيان!!

وهذا نوع غمز مغلَّف بعدما مدحه، فليبين لنا ما الذي منعه من البيان المفسَّر.

يقول: «إن الذين ينتسبون إليه لا يمثلونه . . كذا »(٢) .

فليسمِّ لنا الأشخاص وأقوالهم وينقضها، - كما كان يفعل شيخه مقبل لَخُلُللهُ فقد جُمع كلامه في نقد الأشخاص وتفسير جرحهم في مجلد «إعلام الأجيال»، وهو مطبوع وكذا غيره من العلماء.

<sup>(</sup>١) وكان عليه أن يبين لنا من كتبه أو من كلماته ما تشدد فيه بدلًا من الطعن المغلَّف، والدعاوى العامة التي لا بيان ولا بيِّنة فيها كما ترى.

لكن المستمعون هم السبب، لو طلبوا منه التفصيل والتصريح بالتسمية والبينات لا تضح لهم الحق الذي لعله ظهر وهم يكابرون عن قبوله.

وهل الشدة في الانتقاد تُذمّ أم تُمدح؟ أم أن هناك تفصيلًا على حسب المنتقَد فيه؟ .

<sup>(</sup>٢) وهذا غمز في طلبة الرجل ومن حوله بلا تسمية ولا بيان ولا بينة ، وليظن السامع في كل من يسمع للشيخ ربيع إن شاء ، ثم تحفَّظ هو على التفصيل ، وهذه طريقة يستخدمها في مواطن لا تكاد تخلص إلى المنهج فيمن يتكلم فيه في سريح -مع محاولة تحفظه في الكلام - لكن لحن القول ولهجة النقد تكشف ، واللَّه المستعان أن يوفقه لمذاكرة أبواب الحاكمية ومسائل المنهج ويفتح عليه بفقه الواقع ، وضوابط التبديع ، إنه لطيف لما يشاء ، وهو الغفور الرحيم .

وإلا فهي دعوى عارية عن البرهان.

وله كلام في بعضهم بالتلوين بغير تصريح يقول:

«اسودت القلوب منهم»

يتصيدون الأخطاء.

واتهمهم بقصور في قراءة القرآن . . .

وهذا -أحيانًا يكون حقًا - ولكن أراد به باطلاً ، أما حقه: فما من فصيل في الأمة إلا وفيهم من القصور مما أشار إليه أو غيره ما قاله ، وأما باطلة: فإنه يريد الطعن فيهم والتحذير منهم لكونهم يتناولون عيوبه وأخطاء من يريد الدفاع عنهم ، فلو انشغل بتحرير ما نسب إليه من خطأ أو يرد على المخالف وذكر الأدلة وتبرأ مما خالف السلف وتاب توبة صحيحة مما أخطأ فيه ، ونصح إخوانه ورد عليهم وسمّاهم والحاجة ماسة إلى ذلك لكان أصلح له ولغيره .

ثم أوقفني بعض الأخوة على كلام للشيخ مصطفى العدوي أنه يرجع فيه عن تأييده لبعض الأحزاب فقال فيه:

«أبرأ إلى اللَّه من كل الأحزاب، وثبت فشلُها في قيادة أمة محمد فضلًا عن انحرافها من النهج الصحيح لكونها أسست على أسس ديمقراطية ثم بيَّن أن تأييده لحزب النور إنما كان قديمًا . . يعني : غرُّوه وأظهر التراجع والتوبة وهذا حسن جدًّا، فالحمد للَّه على هذا .

## لكن:

لو راجع كلام شيخه مقبل بن هادي الوادعي لَخْلَلْلُهُ في الأحزاب،

وكلام شيخ شيخه الألباني وكلام ابن باز والعثيمين -والبركة مع أكابركم كما قال عليه الآن وعلى كلٍ هو غير كما قال عليه الآن وعلى كلٍ هو غير معصوم فاللَّه يغفر لنا وله.

# ونأمل

كما بيَّن هذا القدر في الكلام أن يتمم ببيان القول الفصل في الطعن في قادة الأحزاب -الداعين إليها - فلان وفلان بكل ما أوتوا من إمكانيات إصرارًا بعد ما تبين واتضح من ظهور فشلها - الذي ذكره، ويعقبه بيان حالهم للناس وهم يُصرُّون على الدعوة إلى الأحزاب مع أنها تستقي بنودها من الديمقراطية والعلمانيين . . . لا من الشريعة .

والآيات والأحاديث المحذرة من الفرقة والاختلاف مُنزلة على التحزب فيضيِّعون طاقات الشباب في الفشل الذي بسببه يحطم الأفراد بعضهم بعضًا خلافًا واختلافًا في كل قرية وشارع وناد فتذهب ريحهم. . أم أن هناك مانعًا من بيان أسمائهم والتحذير منهم؟

# ثم يبين للناس

هل الذين حَذَّروا من الأحزاب ومنه يوم أن قال بها وردَّوا عليه وعلى غيره بسبب ذلك كانوا -في الظاهر - على الحق غيورين على دينهم ينصحون الناس وعلى دراية بفقه الواقع الذي لم يكن ظهر له يومها يوم إقبال الفتن؟ أم كانوا من الضلال المضلين السبَّابين للعلماء؟! .

فليبيِّن هذا فضرورة بيان هذا مما أمر اللَّه به

نصحًا وبيانًا بمقتضى قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمَيِّنَتِ وَٱلْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّكَ لَهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِنْكِ أُوْلَتَهِكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ ٱللَّاعِنُونَ ۚ آلِهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا وَلَيَهِمْ وَأَنَا ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٥٩-١٦٠].

وفقنا اللَّه وإياه لما يحب ويرضى وهدانا إلى الرشاد وطهر قلوبنا من التعصب ونزغات الشيطان وهدانا إلى ما نختلف فيه من الحق بإذنه إنه قريب مجيب.

## وعليه أيضًا:

أَن يُصلح ويبيِّن خطأه في رده لكلام السائل الفاضل المستدل على المنع من التحزبات بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمُّ وَكَانُوا شِيَعًا لَسَتَ مِنْهُمُ فَي شَيْءً ﴾ [الأنعام: ١٥٩].

حيث رد يومها عليه -يا ويحه- بأن هذه الآية في الكفار -كذا-،

ويبدو أن السؤال جاءه في وقت تأييده للأحزاب يوم امتلاء كيسه بكلام الحزبيين إذ جالسهم

وإلا فقد ذكر هو في تفسيره لسورة «الأنعام» (ص٤٧٤) الأقوال الثلاثة في تفسيرها

هذا، والثاني: أنها نزلت في أهل البدع من أمة محمد عليه ،

والثالث: أنها شاملة لهذا وذاك، وأورد هناك ترجيح الطبري وابن كثير في تفسيرهما بالشمول -وكأنه يرجحه هناك- وهو الصواب.

ثم يتكلم في جواب للسائل الفاضل -كأنه يعيش في كوب آخر - عن حلم المتحزِّبين، فيقول في جوابه للسائل الفاضل -وقطع عليه حديثه-.

«أن التحزبات إذا آلت إلى فرقة بين المسلمين أو إذا قامت على باطل فهي مذمومة بلاشك»!! .

وما أدري أين هذه التحزبات التي لا تؤول إلى فرقة وتقوم على حق! ؟ -لو ذكر منها صورة-!

فدخل الناس في الأحزاب أفرادًا أو جماعات بسبب ما أجاب به السائل يومها إلى الآن ولا يسمعون لمخالفه يومها ، ولا له الآن في ذلك -لأنهم أهل هوى-.

مع أن الآية التي فسَّرها ارتجالًا بأنها في الكفار فسرتها أم سلمة وأبو أمامة الباهلي في التجابها في النهي عن التحزبات.

# فالأولى:

قالت: أم سلمة لما اختلف الناس وتحزبوا على عثمان وتحاصبوا - وهو يخطب- قالت:

﴿ أَلَا إِنَّ نَبِيَّكُم عَلِيْكُ قَد بَرِئَ مَمَّنَ فَرَّقَ دينَه وَاحْتَزَبَ، وقرأت: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ١٥٩]»،

وهو حسن السند على أقل الأحوال أو صحيح لطرقه كما بينته في كتابي «التوضيحات الحلية»، وكنت قد ناولته نسخة بيدي لما طُبعت في منزله يومها

كذا استدَّلت بالآية على منع التحزب مع أن الأدلة التي ساقها السائل الفاضل له -وقد قطع هو عليه حديثه- تتناول النهي عن التحزب كما قاله شيخه مقبل وشيخ شيخه الألباني وغيرهم كالشيخ ربيع المدخلي الذي

وصفه هو بالتشدد دون تفسير وتوضيح وبيان تفصيلي لشدَّته -والبركة مع أكابركم- وراجع ما سقته من أدلة في الموضوع المشار إليه.

الثاني: أثر أبي أمامة رضي الله المنظيمة :

لما رأى رؤوس الخوارج معلَّقة قال عنهم:

«هَؤُلَاءِ الَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاتَّخَذُوا دِينَهُمْ شِيعًا».

أخرجه عبد اللَّه بن أحمد في «السنة» (١٥٤٦) بسندٍ صحيح،

فلماذا يحيد عن الطعن في الأحزاب يومها والسائل الفاضل ذكر له ساعتها الأدلة على حرمتها؟! على كلِّ -غفر اللَّه له-

والمطلوب منه اليوم أن يُبَيِّن أخطاءه هذه ليصلح ما أفسده بفتواه بمقتضى قوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتَمِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمً وَأَنَا ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٠]،

ويظهر التراجع اليوم عن هذا؟!

كما أن عليه أن يبيِّن خطأه في تجويز التحزب على أساس ديني، فإن هذا أخطر وأفسد من التحزب على أساس دنيوي لمن تنبَّه.

وكذلك يُبيِّن حكم استقبال رُوَّاد الأحزاب التي تبرأ إلى اللَّه منها اليوم –إن كان-.

ويبيِّن حُكم مجالستِهم وهجرهم والطعن فيهم أو الثناء عليهم.

ويبيَّن حال الذين يحذِّر المتحزبون منهم، لأجل طعنهم في الأحزاب يرونها بدعة؟ هل من غيرة على المنهج قالوا أم هم سبابة مغتابون أهل بذاءة؟ وهذا يلزمه بيانه مع التراجع المذكور فيما يتعلق بالتحزبات بمقتضى

الآبة . . . فتنبَّه

وإلا فهل يصح الرجوع من غير البيان والإصلاح -دعنا من التوبة هذا فيما بينه وبين ربه لا دخل لنا به-

لكن هذا من لوازم التوبة فيما يتعلَّق بالخلق،

ما المانع من بيان كل هذا بيانًا شافيًا نُصحًا كما بينه شيخه مقبل بن هادي الوادعي والألباني وابن باز والعثيمين والفوزان واللجنة الدائمة والشيخ ربيع المدخلي وغيرهم في مثل هذا(١)،

هل يصلح الرجوع بغير بيان ذلك؟ وما المانع من بيان ذلك واضحًا صريحًا لا لبس فيه ولا غموض؟!

فيا أيها المتبرئ من الحزبية والأحزاب -زعمت- وقد لدغت وخُدعت-على حد قولك-:

أليس من المستلزمات الواجبة عليك أن تتبرَّأ من رموزها أولئك الذين أصابك منهم وأصبت من رأوك تؤيدهم فاتبعوهم فحرفوهم، واحتجوا على المعارضين بك مع أنك تزعم أنهم كذبوا عليك وخدعوك وأثَّروا عليك، وقالوا لك: إنا سندلى بأصواتنا لكتاب اللَّه . . وتطبيق الشريعة . . . .

فقل يا شيخ مصطفى للناس: إنهم كذبة وغششة، ولا تغتروا بلحاهم ولا بزخرف قولهم فاحذروهم ولا تصدقوهم بأنهم أتباع للسنة في مثل

<sup>(</sup>١) وكلامهم في الطعن فيهم وفيمن يتبعهم والبراءة منهم من طلبه وجده فلا يمكن الاجتماع للأمة مع التحزب كلامهم واضح فوفَّقه اللَّه أن يكون واضحًا مثلهم.

هذا وسمِّهم بأسمائهم نصحًا للأمة لئلا يُحرِفوا غيرك كما حرفوك فيجب عليك تسميتهم للحذر منهم لا سيما وقد مدحتهم علنًا

فاطعن فيهم علنًا كما مدحتهم علنًا وإياك واللعب على الحبلين أو الأكل على الشدقين، وما عند اللّه لا يُنال إلا بطاعته.

ولا ترضي الناس بسخط اللَّه بل العكس ولا يضرُّك بعد ما حصل فمن أرضى الناس بسخط اللَّه سخط اللَّه عليه وأسخط عليه الناس هذا واضح

إذا كنتَ تتبرَّأ يا شيخ مصطفى من الحزبية . . ، فمعنى ذلك أنك ترى أن الخلاف بين الحزبيين ومخالفيهم خلاف تضاد لكونه في ثوابت . . بدلالة تبرِّئك ، فإنه لا يُتَبَرَّأ من سائغ للمخالف فيه وجهة نظر

وإلا فبيِّن لنا موقفك من أقوال الشيخ الألباني وشيخك مقبل وابن باز والعثيمين حيث رميهم رموز الحزبيين بالفواقر . . وما موقفك ممن مجَّد بعض رموزهم كعبد الرحمن بن عبد الخالق

عجيب أمر الشيخ مصطفى

حينما يخطئ المضيف في خطأ لغوي لا يسكت، مع أن هذا سائغ لا يسقط المرء به، ومع ذلك يَرُد عليه، وعلى الملأ وفي وجهه، ولا يراعى حرجه أو خذلانه، لا تأخذك في اللَّه لومة لائم تصدع بالحق. . . وهذا حسن جدًّا.

فما بالك تسكت عن المخالف في ثوابت المنهج . . . والذي يخدع الناس ويكذب عليهم، ويدعي كذبًا، ويتمسح في الدين . . . ؟!

لا حول ولا قوة إلا باللَّه

إذا كنت لا وقفت في الميادين ولا قلت بالخروج على الحكام والسير في الثورات ولا التأليب على الحكام ولا النصح علنا بما يؤدي إلى مفسدة . . . إلخ

فبين موقفك ممن فعلوا ذلك من أمثال محمد حسان ويعقوب والزغبي وحازم شومان وصلاح أبو إسماعيل ووحيد بالي وأمين الأنصاري . . . بيّن هذا صريحًا؟ هذا من البيان الذي أمر اللَّه به

بيِّن بارك اللَّه فيك ولا تخشى في اللَّه لومة لائم، وفقني اللَّه وإياك لما يحب ويرضى.

### أحمد النقيب:

وسئل عن جماعة المداخلة . . كذا على حد زعم السائل فيقول(١):

أنا لا أسمع عن هذه الفرقة، ولكن أعرف قومًا اسمهم السبَّابة، هؤلاء لا يدَعون أحدًا من أهل الإسلام له جهد إلا سبُّوه (٢)، ورموه بصفرائهم وبيضائهم، فلو أنهم بذلوا جهدهم في أهل البدع والمنكرات لكان أولى بهم.

يتركون أصحاب الفتاوي الضالة المضلة، ويتركون الرافضة،

<sup>(</sup>١) في مقطع بعنوان: «فرقة تسمى المداخلة مقطع للشيخ أحمد النقيب».

<sup>(</sup>٢) وما أدري فليسمِّ هؤلاء الأشخاص بأسمائهم ويثبت من كلامهم ما يؤيد صدق دعواه وإلا فهو كذاب، يرمي بكذبه البرآء ويتوسَّع في الجرح «لا يدعون أحدًا... كذا».

ويتركون المجرمين، والإسماعيلية المتنطعين، والصوفية المتفلسفين، وأهل الأهواء الزائغين، ثم لا يتكلمون إلا عن أرباب الدعوة،

يقولون: إنهم مهيجون، وثورجيون، وأنهم كذا وكذا، كلام لا طائل تحته، فلنحذر هؤلاء السبَّابة فإنهم أشد على الدعوة من إبليس(١).

واتهم الشيخ ربيع بأنه يتوسع في الطعن والجرح . . كذا بغير بينات!! وأنصحه أن يسمع كلام المشايخ الأفاضل الكبار من أمثال الفوزان والعثيمين والألباني وغيرهم في بيان ضلال من أطلقوا على المشايخ محمد أمان الجامي وربيع المدخلي الألقاب، فقد حاربوهما وأثاروا الناس على البعض منهم، ذلك لكونه فضح أهل البدع والتحزب والخوارج، وبيَّن ضلالهم، فاخترعوا اختراعات ألصقت بالشيخين الفاضلين: ربيع المدخلي وأمان الجامي، للتشويش على تحذيراتهم.

فلفح هذا الكذب والتلفيق بغباره وكيده طائفة كثير عددهم من

<sup>(</sup>١) وهذا ليس من التوسع في الطعن، وأنا لست بصدد الرد عليه الآن فله مقام آخر.وإنما أود أن أقول يكذب عددًا من الكذبات في وقت قليل يحوز به السبق.

يشبّه الطاعنين في الثوريين الذين يستغلون حماسة الشباب في تهيجهم على أمرائهم و . . . يقول إنهم أشد على الدعوة من إبليس . . . أليس هذا طعن في من لهم جهد في الدعوة؟!! .

ويبدو أنه يتكلم عن أقوام لم يعرف عنهم إلا ما أشيع من قِبل الخوارج والثوريين. وإذا أردت أن تعلم تخليطه في المنهج له فاطلع على مقطع بعنوان: «الشيخ أحمد النقيب يرد على المداخلة الذين يقذفون العلماء مثل الشيخ أبي إسحاق والشيخ حسان بالحزبية والابتداع» تعلم ما تُرشد إليه من الفضائح.

المرموقين المنتسبين إلى العلم ولم يتأهلوا للتعامل مع هذا بالتحقيق والتدقيق والتحرير، فلاكوا الكذب، وبثوه للناس على أنه علم وحقيقة في الدين، فصدقهم من دونهم ممن أحسنوا فيهم الظن ولم يسألوهم عن البينات، فتوغل الأمر في الأمة وهو لم يعدو أن يكون إشاعة كاذبة تشرشر أشداقهم إلى أقفيتهم بسبب انتشاره في الآفاق إلا أن يغفر الله لهم، والله المستعان.

وراجع سبب هذا الكذب ومبدأه في مقطع مسجل من سنة ١٤١٢هـ بعنون «من هم الجامية ومن هو أمان الجامي» على شبكات الإنترنت تجد الكذب الأصلع الأبلق.

## وها أنا أنقل لك نص كلامه حتى تعلم خلطه:

في قوله بالموازنات البدعية بين الحسنات والسيئات (١) ، وغمز الشيخ ربيع بقوله عنه: «يتوسع في الطعن والجرح».

وانظر بيانه الذي بينه فانكشف المستور الذي يخفيه ، فيقول ما نصه :

«فما يقال في رواة الحديث يطبّقه - يعني الشيخ ربيع - على آحاد الناس، وهذه نقرة وهذه نقرة أخرى، يعني الأحكام التي نطبقها على الرواة لتحفظ حديث رسول اللّه ﷺ يأخذ هذه الأحكام بحذافيرها يطبقها

<sup>(</sup>۱) وقد رد على هذه البدعة ابن باز وابن عثيمين والألباني، وارجع فيها إلى كتابي «فقه الرد على المخالف» وراجع فصلًا في الردّ على ذلك في كتابي «عقيدة المسلم الصغير» (ص٢٥٣).

وكلام العلماء في ذلك مبثوث.

على آحاد الناس(١).

وبالتالي مَنْ يسلم له؟ لم يسلم له أحد(٢).

ومنهجه (٣) - يعني: الشيخ ربيع المدخلي - في ذلك أن كل إنسان عنده

(١) ومع أن الإجماع انعقد على خلاف ما تقول يا أخ أحمد وقد ذكرتُ فصولًا ينفعك اللّه بها في كتابي «عقيدة المسلم الصغير» جعلها اللّه تعالى سببًا لتبصيرك بما ضل عنك ونفعني اللّه وإياك القارئين بها .

فمن ذلك: قول ابن رجب الحنبلي -رحمه اللَّه-في «الفرق بين النصيحة والتعيير» (ص $\Lambda$ ):

«لا فرق بين الطعن في رواة حفاظ الحديث ولا التمييز بين من تقبل روايته منهم ومن لا تقبل، وبين تبيين خطأ من أخطأ في معاني الكتاب والسنة وتأوَّل شيئًا منها على غير تأويله، وتمسَّك بما لا يُتمسَّك به ليُحذَر من الاقتداء به فيما أخطأ فيه، وقد أجمع العلماء على جواز ذلك أيضًا». اهـ

وراجع نفس المصدر (ص۱۳) و «مجموع الفتاوى» (۲۲ / ۲۲۱) وكتابي المشار إليه، و «الاعتصام» للشاطبي (۱/ ۱۳۱، ۵۳۳)، و «فتاوى ابن الصلاح» (۲/ ٤٩٧). و راجع ضرورة «مجموع الفتاوى» (۲/ ۲۳۳).

- (٢) لا يا أخ أحمد يسلم له أهل السنة ويسقط أهل البدع إذا روعي هذا المنهج بشروطه، -بصَّرك اللَّه-.
- (٣) كأن حفظ العلم ومنهج السلف في الأحكام والعقائد والمنهج ليس في حاجة إلى حفظ كحديث رسول اللَّه ﷺ.

فليقل لنا -الأخ أحمد -ما الفرق.

وما أدري لماذا كلَّف نفسه عناءً أن يغمز في الشيخ ربيع بأنه يتوسع في الطعن -كذا-!!.

أليس طعنه في منهج الشيخ ربيع من جنس ما يقال في رواة الحديث؟! .

خطأ تطوى الحسنات وتنشر السيئات.

يعني: لو فرضنا أني عملتُ غلطًا ، كلنا يعمل غلطًا إيه إل بيحصل؟ يُعينوا -يعني يُخفوا- الحسنات بتاعته (۱) -حسناته - جهده -وجهاده-وعلمه -وفضله- ودعوته -وسهره- و . . . يخفوا ذلك و لا يُذكر ويقال: هو مبتدع لأنه مثلًا قال كذا أو فعل كذا (۲) . .

= تطبِّقها أنت بحذافيرها على آحاد الناس يا أخ أحمد؟!.

وليتك كنت منصفًا!.

وما معنى قولك في المقطع ذاته: «أرحب بالنقد البناء لا النقض الهدام».

وهل هذا -أعنى النقد الهدام والبناء- كذا في كل نقد أم أن هناك تفصيلًا؟.

فموقف يتطلب فيه الشدة والبناء، وموقف يتطلب فيه الهدم كما فعل رسول اللَّه ﷺ مع الخوارج، وكذا الصحابة معهم، ومع الروافض والقدرية، والمرجئة.

وكذا فعل الصحابة مع من بعدهم قد هدموهم، وردَّ الصحابة بعضهم على بعض ردًّا ننَّاءً.

فلكل مقام مقال يا أخ أحمد -أيقظك اللَّه وأصلحك-.

(١) وأعتذر أنى أحافظ على ألفاظه العامية.

(٢) وكأن من يطعنون عليهم كالشيخ ربيع المدخلي والشيخ محمد أمان الجامي ليس لهم حسنات وجهد وجهاد وعلم وفضل ودعوة وسهر - قبل أن يولد هو وأمثاله!!. كذا الكيل بمكيالين وإلا فلا.

سبحان اللَّه كأنه يتكلم على أقوام في كوكب المريخ!! «موازنات وما رعاها حق رعايتها، وكأن من يرشد إلى الانشغال بالردِّ عليهم من الإسماعيلية والصوفية . . . إلخ لا حسنات لهم!».

وقد قال رسول اللَّه ﷺ لخطيب -وحسبك بحسناته-وجهده- وجهاده-وعلمه-ودعوته.

وفضله وسهره ووعظه . . - .

أخطأ خطئًا واحدًا في اللغة لم يقصد مدلوله فقال عليه الخَطِيبُ أَنْتَ»، كما=

سبحان اللَّه. .

لأقل شيء يمكن أن يبدع المرء أو يُفسق ويُجدَّع أنفه، لأقل شيء، ويقولون: هذا منهج الإسلام، ليس هذا منهج الإسلام أبدًا(١٠٠٠..

= في «صحيح مسلم»، النبي ﷺ عان كل حسناته وطواها ونشر سيئاته دا ال حصل يا أخ أحمد!! وأعتذر للقرَّاء- تلك هي ألفاظه. إني لأظن أن لو كان أحمد النقيب عند النبي ﷺ لقال له بنحو مما قال الخارجي لرسول اللَّه ﷺ ولاعترض عليه.

ولو اتسع المقام لأتيته بأمثلة كثيرة غير هذا المثال ويتعامل معها النبي على بنفس المنهج الذي استنكره أحمد النقيب -هداه الله وسدده-

(۱) ومعنى كلامه: لو أن رجلًا يصوم ويصلي ويزكي ويقرأ القرآن وكثير العبادة جدًّا جدًّا، حتى يحتقر العباد عبادتهم إلى عبادته وصيامهم إلى صيامه، وقراءتهم إلى قراءته، يقوم الليل، ويقول من قول خير البرية. . .

لكنه أخطأ في خطأ واحد جهر على الحاكم وكفَّره لكونه يحكم بغير ما أنزل اللَّه دون التفصيل الذي عليه السلف، أو سعي في تحزيب الناس بحجة الألفة والتعاون على البر والتقوى تحت مظلة «العمل الجماعي» كما يحصل.

تبديع هذا عند أحمد النقيب ليس من منهج الإسلام ولا يبدع هذا عنده.

لكنه يبدع عند الصحابة ويطعن فيه بل عند رسول اللَّه ﷺ كما في أحاديث الخوارج آه لو كنت ثُمَّ لأنكرت عليهم يا أخ أحمد ولرددت عليهم لأنهم طووا حسنات الخوارج من صيام وسير وجهاد وجُهد. . وجدَّعوا أنوفهم ورموهم بصفرائهم وبيضائهم .

\* لو أن رجلًا عالمًا يتقفر العلم يجمعه يطلبه لكنه لخطإ واحد قال: لا قدر الأمر أُنف، هل يُنسى علمه وتعليمه وجهاده وطلبه للعلم وسهره ودعوته. . .

هذا لا يبدع عند أحمد النقيب، هذا ليس من منهج الإسلام عنده.

لكنه عند الصحابة والتابعين كابن عمر وغيره يتبرأ منه ويُبَدَّع بل يكفر.

فالحسين الكرابيسي صاحب العلم قرين أحمد لا يُبدع عند أحمد النقيب إذًا ، لأنه علامة فقيه بغداد صاحب تصانيف كان من بحور العلم ذكيًا فطنًا فصيحًا لينًا=

= لا يُبدع عند أحمد النقيب...

لأنه ما قال إلا باللفظ فقط فلا ينسى علمه و . . . ، لكن عند أئمتنا أحمد بن حنبل وأبي حاتم الرازي وأبي زرعة وغيرهم وابن معين يُبدَّع قال عنه ابن معين :

«ما أحوجه إلى أن يضرب وشتمه».

فلا يُطبَّق عليه الجرح لأنه ليس من الرواة، وإنما هو من آحاد الناس فيترك يُعربد ويُفسد في عقيدة السلف، وما أدري أليس ما يقوله هو جرح في آحاد الناس؟!.

\* خطيب يخطب الناس حسبك به خطيب يخطب وأبو بكر وعمر وعثمان وعلي . . . ورسول اللَّه عَلَيْهُ : ورسول اللَّه عَلَيْهُ : «بِئْسَ الْخَطِيبُ أَنْتَ» . . أين جهاده وسهره وعلمه ووعظه ودعوته وفضله يا أخ أحمد؟ .

أخشى عليك يا أخ أحمد لو كنت ثَمَّ لأنكرت على رسول اللَّه ﷺ والصحابة منهجهم ولقلت لهم:

«اعدلوا -أنصفوا- ليس هذا منهج الإسلام أبدًا».

يا أخ أحمد النقيب:

أين جهاد وسهر وعلم ووعظ ودعوة وفضل أبي جهم رضي اللَّه عنه لما قال رسول اللَّه على عصاه من على عاتقه» لما سألته فاطمة بنت قيس عنهما أن جاءا خطباها.

أين جهاد وسهر وعلم ووعظ ودعوة وفضل معاذ بن جبل العالم الرباني لما شكاه الصحابي أن أطال عليهما الصلاة فقال رسول الله عليها: «أفتان أنت يا معاذ».

أين جهاد وسهر وعلم ووعظ ودعوة وفضل كعب بن مالك وصاحبيه لما تخلفوا عن رسول اللَّه ﷺ يوم غزوة تبوك فاعتزلهما وأمر الناس باعتزالهم . . حتى ضاقت عليه الأرض بما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم . . .

أين حسنات وجهاد وسهر وعلم ووعظ ودعوة وفضل وسيادة صبيغ بن عسل لما=

# ويقرر منهجه في التفرقة بين الكلام في الرواة والكلام في الأشخاص الحاملين للعلم يقول بعد ذكره أن ذلك في الرواة فحسب فيقول:

«أما ما وراء ذلك فإننا ننصف له وعليه»

كأن المطلوب أن لا ننصف في جرح حملة الحديث كذا!!

ألم أقل الخلط في المنهج؟

ثم يقرر المذهب البدعي: عدم طي الحسنات ونشر السيئات. . .

= كان يسأل عن المتشابه فنكل به عمر وجعل منه عبرة . . . وهو سيد قومه . . . والخوارج . . . والمرجئة . . . والقدرية . . . كيف تعامل أهل السنة معهم .

هل راعى الأئمة جهادهم وسهرهم وعلمهم ووعظهم ودعوتهم وفضلهم وسيادتهم يا أخ أحمد النقيب.

عتبي عليك يا أخ أحمد أن ضيعت عمرك للتنظير للحزبيين في البلاد شرقًا وغربًا مع أصحاب المفاهيم التكفيرية الخاطئة.

ثم رجعت ونصحت الحب بترك الحزب -جزاك اللَّه خيرًا أن رحمت نفسك- وعلى أمل أن تجد في المذاكرة، فلعلك ترجع عما قرَّرتَ الآن كما رجعت الرجوع الجزئي عن دعوتك لصالح الحزبيين المنازعين لحكامهم.

لكني أعذرك بأنك تجهل المنهج الذي تتكلم عنه-بارك اللَّه فيك وأصلح حالك-. ولا يسعُني أن أترك التحذير منك، هذه نقرة وهذه نقرة أخرى لك.

ونصيحتي -وللَّه خالصة لك- أن تعيد النظر في المنهج السلفي قبل أن تتسلَّق سلم الجَرح والتعديل فتتكلَّم وتقع فيما تحذِّر منه، ونحن في زمان من جلس جُلِس له وما أكثر المساكين عصمني اللَّه وإياك من الإضلال، فلعلك تعلم أنك مخطئ الآن كما كنت مخطئًا في دعوتك قبل لسنوات عديدة، والتي نصحت باجتنابها بعد. وفقني اللَّه وإياك لاتباع الحق يا أخ أحمد، وتمنياتي واللَّه لك بالتوفيق والسداد.

ويتهم الشيخ ربيع - حفظه الله - بأنه له أخطاء - ولم يذكر منها شيئًا - كذا - إلا ما كذب به عليه من أنه لأقل شيء يبدِّع ويفسِّق ويجدِّع أنف المخطئ! فأين النقد البناء؟! بل هو النقض الهدَّام بغير حق، ولا أحد يعتقد في الشيخ ربيع ولا في غيرة العصمة هذا عند غلاة الصوفية الضُلَّال فدعك من فلسفة القول وفذلكة الكلام. . . وانشغل بالإقبال على كتب السلف فانهل منها ليذهب الجذع من عينك، لتعلم ما يستحق النقد وما هو صواب.

بدلًا من الطعن في إخوانك بكلام مجمل دون تفصيل بأن طلبة الشيخ ربيع يسكتون عن أخطائه . . إلى آخر ما قال(١) .

وأشهد باللَّه يا أخ أحمد أن قولك:

«لأقل شيء يمكن أن يبدع المرء أو يفسِّق ويجدِّع أنفه» سُبَّةُ لبعض أهل العلم أنت كاذب فيها مفتريًا -فيما أعلم- هذه حقيقة تقابلني بها يا أخ أحمد لا أستاء منها -إن شاء اللَّه- يوم يسألني ربي عنها يوم الدين لم قُلتها؟ تقول هذا، ثم تتكلم عن صيانة لحوم العلماء مظهرًا الإنكار على الطعن فيهم وإنك يا أخ أحمد تتكلم عن أشخاص لا تعرف مناهجهم، هداك اللَّه.

ويخاطبهم فيقول:

«أنتم تجتهدون عن البحث في أخطاء أهل العلم، ولا تجتهدون في البحث عن أخطاء شيخكم، هذا منهج معوج»(٢).

<sup>(</sup>١) فراجع مقطعًا على النت بعنوان: «أحمد النقيب يطعن في الشيخ ربيع ويقول بمنهج الموازنات».

<sup>(</sup>٢) وما أسهل الدعاوي، أخرج أنت الأخطاء يا دكتور أحمد، ثم أثبت -مثلًا - أنهم=

ثم بين المنهج الحقيقي له صراحة وهو الذي يسميه النصيحة لا الفضيحة، ومن عرف منهج السلف تبين له الخلط الذي في منهج الرجل، وقد كان قبل حزبيًّا قتله التعصب من دعاتهم من أثر مجالستهم، ثم انتقل إمامًا فحلًا من أئمة أهل السنة مجرحًا ومعدلًا كأبي حاتم زمانه.

وسأورد إن شاء اللَّه قريبًا كلام الأئمة المعاصرين فيمن طعن هو فيه وحكم عليه بالتوسع في الطعن والجرح.

حسن جدًّا أن يرجع أحمد عن تأييده للأحزاب بعد مشاركة أمراء الأحزاب طوافًا هنا وهناك يدعو إلى التحزب والطعن في حكام البلاد قائلًا: بأنهم -يعني الحكام لم يدَّعوا أنهم أمراء حتى ينظر في شأنهم إنما هم رؤساء... كذا

حسن جدًا أن يتراجع ويؤلف كتابًا «نصيحة الحب في ترك الحزب» حسن .

## ولكن

أين بيان الطعن في رموز الأحزاب وأئمتهم وقد كنت تعمل معهم جنبًا إلى جنب وكنت معهم متسببًا في نشر الحزبية وما زالوا يضلون الشباب

<sup>=</sup> يعرفونها وسكتوا عنها، ثم إذا أثبت هذه الأخطاء فأنا أتبرع بالرد عليها ونشرها، لا أتبرع لك بالمداد فحسب نصحًا للأمة إن أتبتني بها وإلا فأنا صاحب منهج معوج إن لم أفعل، أما إن كنت أنت لا تعرفها، فهكذا يكون الجرح والطعن وإلا فلا، وليتعلم المساكين الذين يجلسون لك، هكذا النقد البناء!!.
ورحمة اللَّه على الإنصاف المُدَّعى.

# بحزبيتهم الحزينة؟

وأين بيان حال الذين طعنوا في التحزبات قديمًا وحديثًا وفي الداعين اليها هل كانوا في ظاهر أمرهم غيورين على الدين، وفقهاء بالواقع الذي لم يكن تبيَّن له، وتبين له بعد – على حد قوله –، أم كانوا سبَّابة يشتمون العلماء بلا موجب.

ولأقل شيء يخطئون الرجل ويجدّعون أنفه؟

أم أن إلزام أحمد النقيب بهذا من الإصلاح والبيان الواجب الذي في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ ﴾ [البقرة: ١٦٠].

لو تأمل في قول النبي ﷺ، ونصائح السلف و «البركة مع أكابركم»، وتبعهم ولزم أقاويلهم لعلم ما علموا مبكِّرًا قبل أن يبدو منه ما بدا. . .

وفقني اللَّه وإياه لما يحب ويرضى ورزقني اللَّه وإياك لزوم الحق والاعتراف لأهله ودعوة الناس إلى ذلك وصيانة أعراض العلماء.

#### ابن جبرين:

قال:

«الجامية قومٌ يغلب عليهم أنهم من المتشددين، . . والذين يحسدون كل من ظهر وكان له شهرة، فيدخلوا عليهم (۱).

ويصدق عليهم الحسد، فلأجل ذلك صاروا يتنقَّصون كل من برز من

<sup>(</sup>١) والحسد شيء قلبي لا يطلع عليه، وأما الرمي بالألقاب فما أسهله على مثله. بل أسوق له مقولة رسول اللَّه ﷺ حينما قيل له: مُصَلِّ يقول بلسانه ما ليس في قلبه، فقال رسول اللَّه ﷺ: «إِنِّي لَمْ أُومَرْ أَنْ أُنقِّبَ عَنْ قُلُوبِ النَّاسِ، وَلَا أَشُقَّ بُطُونَهُمْ»، =

العلماء، ويعيبونهم ويتتبعون عثراتهم ويسكتون عن عثرات بعض فيما بينهم، ونسبتهم إلى أول من أظهر ذلك وهو محمد أمان الجامي، وقد توفي وأمره إلى اللَّه تعالى.

هذا سبب تسميتهم».

انظر ماذا يقول عن العالم بحق الشيخ محمد أمان الجامي رَخْكُلُللهُ.

وما أدري يحسدونهم على أنهم يرمون العلماء بالألقاب ويحزَّبون ويطعنون على أمرائهم ويزجون بالشباب في الفتن ويتكلمون بجرح أهل العلم الذين أثنى عليهما العلماء كما سيأتي (١).

<sup>=</sup> مع ظهور نفاق من الرجل ظاهرًا . .

فراجع روايته في «صحيح البخاري» (٤٣٥١)، ومسلم (١٠٦٤).

وقد قبل رسول اللَّه ﷺ ظواهر المنافقين واستغفر لهم ووكل سرائرهم إلى اللَّه . . . . كما في «صحيح البخاري» (٤٤١٨)، ومسلم (٢٧٦٩).

بل قال عمر و الله على المؤخي في عَهْدِ رَسُولِ اللّه على وَإِنَّمَا الله على الله ع

فهل دعواه أن الجامية -على حدِّ زعمه- يحسدون كل من ظهر وله شهرة دعوى صحيحة أم فاسدة؟ .

وسيأتي تعليق العلماء على هذه الدعوى التي لَاكَها الذين يرمون الشيخين ربيع بن هادي المدخلي ومحمد أمان الجامي، بالجامية والمدخلية، فيرمون العلماء بالألقاب ويكذبون عليهم، ثم يتهمونهم بسبِّ العلماء وشتمهم والشدة عليهم.

<sup>(</sup>١) علق عليه أخي الشيخ خالد عثمان -وفقه اللَّه-في «الكواشف الجلية» (١٨/١) =

وانظر قوله في أهل البدع.

لابدأن تجده رحيمًا ، معتذرًا عنهم ، مخلِّصًا لهم من ورطة ، ويلتمس لهم الأعذار .

هذه نتيجة حتمية . .

من طعن في أهل السنة لابد أن يعتذر أو يمدح أهل البدعة . .

انظر إلى هذا الرامي للشيخ محمد أمان الجامي بالجامية وقد قدَّمه الشيخ ابن باز معلمًا لمعهد صامطة بجيزان بعد وفاة الشيخ حافظ بن أحمد الحكمي سنة (١٣٧٧ه).

واختاره أيضًا للعمل في إدارة البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، وعيَّنه مديرًا للدعوة في جيبوتي.

ووصفه مع الشيخ ربيع بالاستقامة ، وقال بعد ذكرهما :

«نسأل اللَّه لهما المزيد من كل خير، والتوفيق لما يرضاه، ولكن دعاة

= «وإنما أفتى ابن جبرين بهذا الهراء تعصُّبًا لحزبه -حزب الإخوان- وتشويهًا لصورة العلماء الذين كشفوا عوار هذا الحزب وعوار رموزه، وهو يعلم -علم اليقين- أن أكابر علماء العصر لا يوافقونه على هذا الطعن في العلامة محمد أمان الجامي نَعْلَلْلُهُ.

وإنما أحدث هذا اللقب «الجامية» الحزبيون شفاءً لغليلهم»، ثم ذكر كلام السلف في معاداة أهل البدع لأهل السنة ورميهم بالألقاب وذكر كلام الصابوني في ذلك، وقد علقت علي كلام الصابوني في شرحي لكتاب «اعتقاد السلف وأصحاب الحديث» (ص٠٧٣) فقرة رقم (١٣٠). فليراجع

الباطل وأهل الصيد في الماء العكر الذين يشوشون على الناس يتكلمون في هذه الأشياء . . .

وقال عن الشيخ أمان والشيخ ربيع المدخلي:

«كلاهما من أهل السنة ومعروفان لديّ بالعلم والفضل والعقيدة الصالحة.

وقد توفي الدكتور محمد أمان كَخْلَللهُ ليلة الخميس الموافقة سبع وعشرين شعبان من هذا العام كَخْلَللهُ .

فأُوصي بالاستفادة من كتبهما ، نسأل اللَّه أن يوفِّق الجميع لما يرضيه ، وأن يغفر للفقيد الشيخ محمد أمان ، وأن يوفق جميع المسلمين لما فيه رضاه .

وقال ابن باز لَخْلَاللهُ أيضًا:

«الشيخ ربيع من خيرة أهل السنة والجماعة، ومعروف أنه من أهل السنة، ومعروف مقالاته وكتاباته». اهـ

وقد كان الشيخ ابن باز يطلب منه تزويده بكتاباته حول بعض الأشخاص ثقةً بما يكتب.

أما كلام الألباني عن الشيخ ربيع فتقدم بعضه، ومن طلب المزيد وجده.

والشيخ مقبل يثنى كثيرًا على الشيخ ربيع(١).

<sup>(</sup>١) وراجع كتاب «ماذا يعنون بالجامية والمدخلية» للشيخ فلاح مندكار، و«إتحاف=

فكيف ترى كلام ابن جبرين أمام هؤلاء الكبار؟

أليس هو الطعن في العلماء بلا موجب؟

وسيأتي مزيد من نقول تزكية لهما قريبًا إن شاء اللَّه.

والحقيقة أن المادح لابن جبرين بعدما يعلم عنه ما وقع منه هو بلازمة قدح في العلماء الذين خالفهم ابن جبرين كابن باز وغيره،

وقد ذكرتُ فصلًا في كتابي «عقيدة المسلم الصغير» ذكرتُ فيه حرمة الثناء على أهل البدع والمعاصي لما يؤدِّيه من مفاسد متشعبة، وبينت منهج السلف في ذلك، ونصوص أقوالهم وأفعالهم، فليراجعه من أراد في الموطن المذكور.

#### وحاصله:

أن من دافع عن أهل البدع المخالفين فهو مثلهم يُلحق بهم، وهو أشد على السُّنة وأهلها من المبتدع نفسه.

ولا يُتعلل بعلمهم ليمدحهم:

فهل صان السلف القدرية الذين كانوا يتقفَّرون العلم؛ أي: يجمعون العلم يطلبونه . .

أم تبرءوا منهم وقدحوا فيهم وحذروا منهم لمخالفتهم في أصل واحد من أصول أهل السنة.

<sup>=</sup> الأنام بموافقة الشيخ ربيع للأئمة الأعلام» لأخينا أحمد بن حمدان، ففيه نقلٌ عن العلماء بالثناء على محمد أمان الجامي وربيع المدخلي .

إن سعة العلم لا تمنع من تبديع المرء أو عقوبته أو زجره، أو التشهير به إذا كان أهلًا لذلك.

فأين الذين يتعللون بسعة علم الرجل للثناء عليه.

إنهم لفي حاجة ماسة لمراجعة كتابنا الآخر

«التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم» ليعلموا سمات العالم، والله المستعان.

\* فماذا صنع أحمد وأبو حاتم وأبو زرعة ويحيى بن معين وأصحابهم مع الحسين الكرابيسي الذي في سعة علمه لا يعشره أبو ثور لما مدح الكرابيسي الحسن بن صالح الذي يرى السيف في الأمة أو منازعة الأمراء؟!

زمُّوة بأعلى صوت.

\* بل ماذا فعلوا بشأن عمران بن حطان لما مدح مبتدعًا؟

\* وماذا قالوا عن عمرو بن عبيد الذي كان بحرًا في علوم اللغة؟

\* وماذا كان حال الطيالسي مع عبد الوارث بن سعيد لكونه فقط مدح عمرو بن عبيد القدري؟

\* وكلامهم عن أبي الوفاء بن عقيل واضح لما ترحَّم على الحلَّاج.

\* وقد قال ابن باز عمَّن يُثنى على أهل البدع:

«هو داع لهم هذا من دعاتهم نسأل اللَّه العافية».

فراجع كتابي المشار إليه آنفًا.

إن مثل هؤلاء أظنهم لو ضبطوا أصول منهج السلف بإنصاف وتابعوا العلماء الكبار من أمثال ابن باز والعثيمين والألباني والعباد والفوزان واللجنة الدائمة الذين هم على المنهج الأقوم، لو تابعوهم لاستراحوا وأراحوا أنفسهم من عناء يعانونه يخرجون منه باتهام آخرين بغير بينات ولا روية، والله سائلهم عما قالوا.

فلا يوجد شيء اسمه المداخلة أصلًا ولا الجامية،

إنما هم مشايخ (محمد بن أمان الجامي وربيع المدخلي» مشايخ علماء نفع الله بهم وبكتبهم، وأشرطتهم مبثوثة فليطّلع عليها من أراد التثبُّت، لهما حسنات وجهد، وجهاد، وعلم وفضل ودعوة، وسهر...، ولا أعلم لهما أخطاء في ثوابت المنهج،

ولكن هذين بالذات لما كان عندهم الشدة على أهل البدع -وهذا موطن مدح لا ذمّ كما تقدم بيانه-، كال لهما أصحاب الأهواء المكاييل لينفِّروا الناس عنهما كما أشار إلى طريقتهم الإمام السجزي قديمًا المتوفى سنة (س٨٠٤)،

والعوام يلوكون هذا كعادتهم فينتشر ما لا أصل له. . .

وهما على المنهج ومن وجد غير ذلك فلينشر ما وجد من أخطاء في المنهج أو غيره وأنا أساعده في نشره إن شاء اللَّه وآتيه بالحبر والورق حسبة، فليسا بمعصومين، وعلمهما مع غيرهما مبثوث،

من طلبه وجده والحمد للَّه.

وأما الطاعنون السبَّابون للعلماء الذين يُذيعون الشائعات الباطلة التي فيها القدح في العلماء.

#### مثل المسعري الذي يجزم:

بأن الشيخ ابن باز وصل إلى مرحلة من الخرف والسفه والضعف العام.

ومحمد بن عبد الوهاب كان رجلًا ساذجًا وليس عالمًا ، وتبنى مواقف ساذجة تتناسب مع سذاجة القوم في نجد.

ومعاوية بن أبي سفيان كان مغتصبًا وسيلقى جزاءه من اللَّه يوم القيامة على ما ارتكبه من جرائم.

والخميني رجل زعيم تاريخ عظيم وعبقري(١) مثل هذا يسكتون عنه.

(١) راجع «مدارك النظر في السياسة الشرعية» (ص٢٤٣-٢٤٤).

وراجع نصوص أقوال مثل هذا الأفاك الأثيم مبسوطة من طلبها وجدها، مع كلام غيره مثل علي بن حاج، الذي رمى المعتزلين للفتن بالنفاق والجبن.

وعنى الألباني وأمثاله بأنهم دعاة سوء وتخدير وعلماء سلطة.

وكذا سفر الحوالي وقادة الإخوان المسلمين لهم السبق في نبز أهل العلم بـ «علماء الحيض والنفاس».

وسبقهم إلى (القدح والسب للعلماء) أفراخ أهل البدع من المعتزلة والخوارج.

وقد أخرج الدولابي في «الكنى» (١٧٧٦) عن أحمد بن شعيب، عن مؤمل بن هشام، عن إسماعيل بن علية قال:

«تَكَلَّمَ وَاصِلُ بْنُ عَطَاءٍ يَوْمًا ، فَقَالَ عَمْرُو بْنُ عُبَيْدٍ: مَا كَلَامُ الْحَسَنِ وَابْنِ سِيرِينَ
 وَالنَّخِعِيِّ وَالشَّعْبِيِّ عِنْدَمَا تَسْمَعُونَ إِلَّا خِرَقُ حَيْضٍ مَطْرُوحَةٌ».

وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (٦/ ١٨٢)، والعقيلي في «الضعفاء» (٣/ ٢٨٥) من نفس الطريق، ورجاله ثقات، إلا اليسع أبو مسعدة، فلم أعرفه.

وعند العقيلي: أبو سعدة، فاللَّه أعلم.

وهذه جملة نصوص أقوال أهل العلم في الشيخين ربيع بن هادي والجامي وفي من يطعن في منهجهما وسبب طعنهم (١٠):

قال العلامة ابن باز كَظْلَلْهُ:

«بخصوص صاحِبَي الفضيلة الشيخ محمد أمان الجامي، الشيخ ربيع بن هادي المدخلي، كلاهُما من أهل السنة، ومعروفان لديَّ بالعلم والفضل والعقيدة الصالحة. . فأوصي بالاستفادة من كتبهما» [شريط الأسئلة السويدية].

# وقال رَيْخُلُرللَّهُ :

"وإخواننا المشايخ المعروفون في المدينة ليس عندنا فيهم شك هم من أهل العقيدة الطيّبة، ومن أهل السنة والجماعة مثل الشيخ مُحمَّد أمان بن علي الجامي، ومثل الشيخ ربيع بن هادي، ومثل الشيخ صالح بن سعد السحيمي. . . ، ومثل الشيخ مُحمد بن هادي، كلهم معروفون لدينا

<sup>=</sup> وذكر الشاطبي في «الاعتصام» (٣/ ١٧٧):

أن زعيمًا من زعماء أهل البدعة كان يريد تفضيل الكلام على الفقه فكان يقول: إن علم الشافعي وأبي حنيفة، جملته لا يخرج من سراويل امرأة. . .

تم قال الشاطبي رَخِمُكُرُللهُ:

<sup>«</sup>هذا كلام هؤلاء الزائغين قاتلهم اللَّه». اه.

وقد تقدم طرف من سبابهم وطعنهم في أهل السنة وحصره يسع مصنفًا مستقلًّا .

أشرت إلى بعضه في ذيل كتابي «التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم» وبيان الأدب معهم وبينت سوء أدب أهل البدع معهم.

<sup>(</sup>١) نقلًا عن «الكواشف الجلية» (١/ ١٩) وما بعدها لأخى خالد بن عثمان -وفقه اللَّه-.

بالاستقامة والعلم والعقيدة الطيبة»(١).

وسُئل الشيخ عبد العزيز الراجحي -حفظه اللَّه-: بعض الناس يتهم من تمسك بالمنهج السلفي بأنه جامي، ويحذر من الشيخ ربيع والشيخ النجمي والشيخ زيد بن محمد هادي المدخلي وغيرهم من أهل العلم؟ فأجاب -حفظه اللَّه-:

«الألقاب لا تُغيِّر، النبز بالألقاب لا يصلح، المهم ثقل الشخص، المشايخ نعرف أن معتقدهم سليم، ومن أهل السنة والجماعة، الشيخ ربيع والشيخ أحمد والشيخ زيد لا غبار عليهم».

[تسجيلات منهاج السنة بالرياض].

وسُئل الشيخ الفوزان -حفظه الله- كما في شريط «الأسئلة السويدية» (٥ ربيع الآخر ١٤١٧هـ) سوالًا ومما قال في إجابته:

«... كذلك من العلماء البارزين الذين لهم قدم في الدعوة: فضيلة الشيخ عبد المحسن العباد، فضيلة الشيخ ربيع بن هادي، كذلك فضيلة الشيخ صالح السحيمي، كذلك فضيلة الشيخ محمد أمان الجامي، إن هؤلاء لهم جهود في الدعوة والإخلاص، والرد على من يريدون الانحراف بالدعوة عن مسارها الصحيح، سواء عن قصد أو عن غير قصد، هؤلاء لهم تجارب ولهم خبرة ولهم سبر للأقوال ومعرفة الصحيح من السقيم، فيجب أن تُروَّج أشرطتهم ودروسهم وأن ينتفع بها؛ لأن فيها

<sup>(</sup>١) انظر: «مدارك النظر» لعبد الملك الرمضاني (ص٤٠٩) ط: الرابعة، مكتبة الفرقان.

فائدة كبيرة للمسلمين».

وسُئل -حفظه اللَّه تعالى - كما في شرحه على «النونية»: أحسن اللَّه إليكم صاحب الفضيلة: يقول بعض الناس: إن هناك فرقة قد خرجت اسمها الجامية، حتى أطلقوها عليك، فما أدري من أين أتوا بهذا الاسم، ولماذا يطلقونها على بعض الناس؟

#### الجواب:

هذا من باب، يعني: من باب الحسد أو البغضاء فيما بين بعض الناس(١)،

ما في فرقة جامية ما في فرقة جامية، الشيخ محمد أمان الجامي كَاللَّهُ نعرفه من أهل السنة والجماعة، ويدعو إلى اللَّه كل ، ما جاء ببدعة ولا جاء بشيء جديد، ولكن حملهم بغضهم لهذا الرجل إنهم وضعوا اسمه وقالوا فرقة جامية، مثلما قالوا: الوهابية، الشيخ محمد بن عبد الوهاب لمَّا دعا إلى التوحيد، إخلاص العبادة للَّه سموا دعوته بالوهابية.

هذه عادة أهل الشر؛ إذا أرادوا مثل ما قلنا لكم، ينشرون عن أهل الخير الألقاب، وهي ألقاب -وللَّه الحمد- ما فيها سوء -وللَّه الحمد- ولا قالوا بدعًا من القول، ما هو بس محمد أمان الجامي

<sup>(</sup>١) إنما قال بالحسد لظهور أماراته وهو الكلام في العلماء بلا موجب.

أما ما تقدم عن ابن جبرين فرميه لمن سمَّاهم بالجامية بالحُساد هو رمي ولم يظهر منهم شيء، فعلام سماهم حُسَّادًا.

ولقب الجامية لقب مخترع أصلًا كما سيبينه الشيخ.

إللِّي ناله ما ناله، نال الدعاة من قبل من هم أكبر منه شأنًا، وأجلَّ منه علمًا نالوهم بالأذى . . ». اه

وسئل أيضًا (رقم الفتوى ٥٠٩٣ من موقعه -حفظه اللّه-): فضيلة الشيخ -وفقكم اللّه- ذكرتم حفظكم اللّه أن من عادة أهل الباطل قديمًا وحديثًا وصف أهل الحق بأوصاف؛ حتى يُنفّروا الناس منهم، والسؤال يقول: نحن مجموعة من طلاب العلم ندعو إلى لزوم منهج السلف، والالتفاف حول العلماء الربانيين، وحول ولاة الأمور، والتحذير من أهل البدع، ومع ذلك نُتّهم بأننا جامية، ونلقب بهذا اللقب، وقد تكرّر هذا السؤال عدة مرات، فما التوجيه حيال هذا اللقب وحيال هذه النسبة؟

#### الجواب:

«التوجيه: استمروا فيما أنتم فيه، وأنتم على خير، ولا تلتفتوا لمن يقول هذا القول، وذنبه عليه، أبدًا لا يهمكم أمره، نعم».

وسُئل -حفظه اللَّه- في الحرم المكي في تاريخ (١٣/ ٦/ ١٤٣٤ه): هل من نصيحة لشباب يطعنون في بعض أئمة الدعوة السلفية كالشيخ محمد أمان الجامى، والشيخ ربيع المدخلى؟

فأجاب بقوله: «دعونا من الأفراد والقيل والقال، المشايخ - إن شاء الله فيهم خير، وفيهم بركة للدعوة السلفية، وتعليم الناس، فلو ما أرضوا بعض الناس فالرسول ما أرضى كل الناس، هناك ساخطين على الرسول عَلَيْتُه، مسألة النفسانيات والأهواء هذه لا اعتبار بها، المشايخ نحن نحسن بهم الظن، وما علمنا عليهم إلا الخير، إن شاء الله-». اه

#### والحقيقة:

أن الذين يطعنون أو يسبُّون أهل العلم -وعلى وجه الخصوص من عليهما الحرب في المجتمع الآن الشيخ ربيع المدخلي والشيخ محمد أمان الجامي- أحد ثلاثة أصناف، ولا تجدهم إلا من أحد هذه الأصناف:

## النوع الأول:

جهال بالدين والمنهج أو الشيخين . . أو متأثرون بهؤلاء الجهال من العامة .

## الثاني:

مفتونون: خوارج - أهل أهواء - حُسَّاد لهم أغراض دنيوية . . . أو متأثرون بهم أيضًا من العامة يكذبون أو يُكذب لهم فينقلون ويصدِّقون .

#### الثالث:

جمعوا بين الجهل والفتنة، يتحزَّبون لكل طائفة تارة على حسب الأحوال، كالشباب المُغرَّر به.

وإذا جهد طالب العلم نفسه في قراءة كتب الشيخين وتتبع سيرة المشايخ - لا من عند الأصناف المذكورة - ولكن من كتبهما وعَرَضها على الكتاب والسنة وفهم سلف الأمة، علم أن المنتقدين للشيخين(١) أو

إن الذين يردون على الشيخ ربيع لا يردون عليه بعلم، وهو يرد عليهم بعلم، ونص=

<sup>(</sup>١) ولذلك جزم الألباني بمدح ردود الشيخ ربيع وقال:

من يسيئون لهما لا يخرجون عن هذه الأصناف الثلاثة التي ذكرتها ، وقد بلوتهم جميعًا أصنافهم كذلك ، فلا تجدهم إلا أحد الأنواع الثلاثة .

\* وقد أشار الألباني إلى نحو ذلك فيما يتعلق بالشيخ ربيع المدخلي وذكرته في موطنه.

## وقال ابن باز عن الشيخ محمد أمان:

«معروف لديًّ بالعلم والفضل وحسن العقيدة والنشاط في الدعوة إلى اللَّه سبحانه، والتحذير من البدع والخرافات، غفر اللَّه له وأسكنه فسيح جناته وأصلح ذريته وجمعنا وإياكم وإياه في دار كرامته إنه سميع قريب».

### وسئل عن موقفه من الشيخ فقال:

«بخصوص صاحب الفضيلة الشيخ محمد بن علي أمان الجامي، والشيخ ربيع بن هادي المدخلي كلاهما من أهل السنة»(١).

<sup>=</sup> قوله: «أخونا ربيع هو حامل لواء الجرح والتعديل . . . وبحق أخونا الدكتور ربيع والذين يردون عليه ليس بعلم أبدًا والعلم معه» .

راجع مقطع بعنوان: «الألباني: أخونا ربيع حامل لواء الجرح والتعديل في هذا العصر». على شبكات الإنترنت.

<sup>(</sup>١) راجع المزيد في كتاب «إتحاف الأنام بموافقة الشيخ ربيع للأئمة الأعلام» (ص٠٤) وما بعدها.

والأمر أوضح من شمس النهار، فهذه كتب الشيخين دليل على ما أقول، والله أعلم.

# وأقول - وباللَّه التوفيق-:

لابد من فضح من يتستَّرون بالعوام، ويبثُّون الشائعات والكذب على العلماء، ويجرحونهم بالكذب، ويحذِّرون الناس منهم ويطعنون فيهم بغير وجه حق، ثم يرمون غيرهم ممن لا يعشرونهم في العلم ولا في صحة المنهج -كذبًا وبهتانًا كأسلافهم- بما جنته ألسنتهم، واللَّه من ورائهم محيط.

يرمون البرآء من أهل العلم بما كسبوا، يسبون العلماء ويطعنون فيهم بحجة أنهم يسبون العلماء؟! (١).

أَلَم يأتهم نبأ قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُسِبُ خَطِيَّئَةً أَوَ إِثْمَا ثُمَّ يَرْمِ بِهِ عَبِرَيَّْا فَقَدِ الْحَتَمَلُ بُهُتَنَا وَإِثْمًا ثُمِينًا ﴾ [النساء: ١١٢].

يسيئون الأدب مع أهل العلم، ويرمونهم بالتهم، ويقدحون فيهم بالبهتان والكذب ثم يقولون عن خصومهم: «يسبون العلماء» أي علماء هؤلاء؟

أليس الكذب والبهتان على الأفراد -فضلًا عن أهل العلم- مسقطًا للعدالة؟!

لكن لا عجب، فمثل هؤلاء قديمًا فعلوا.

واللَّه من ورائهم محيط، وهو المستعان.

<sup>(</sup>١) ولا أدري من العلماء عند أهل الأهواء والبدع، وراجع كتابنا «التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم».

#### بيان مصطلح العالم الذي يحذر من الطعن فيه:

ألا فاعلم -بارك اللَّه فيك- أن العالم:

«هو من اتبع العلم والسنن وإن كان قليل العلم والكتب، ومن خالف الكتاب والسنة فهو صاحب بدعة وإن كان كثير العلم والكتب»

قاله الإمام البربهاري في «شرح السنة».

فلا يلتبس عليك القُصاص الطاعنون في العلماء بحجة الدفاع عن العلماء فتضرّ وتضلّ ضلالًا مبينًا.

# واعلم -هداني اللَّه وإياك للصواب-:

أن العلماء قلُّوا في هذا الزمان، وإذا كان ابن مسعود رضي يقول في زمانه:

«إِنَّكُمْ في زمانٍ كثير علماؤه قليل خُطباؤه، وإِنَّ بعدكم زمانًا كثيرٌ خطباؤه والعلماء فيه قليل (١٠٠٠). فماذا عساه أن يقول لو رأى زماننا؟

فهذا هو الزمان الذي قلَّ العلماء فيه حقًا فاتخذ الناس رؤوسًا جهالًا فسُئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا.

إن أهل البدع قد جمعوا العوام عليهم بخطبهم الرنانة، وأساليبهم المعروفة، وقصصهم الجذابة لجذب الناس، والإعلام حولهم يلمِّعهم،

<sup>(</sup>۱) وهو صحيح: أخرجه ابن أبي خيثمة في كتاب «العلم»، وعبد الرزاق (٣٧٨٧)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٧٨٩) وغيرهم بسندٍ صحيح.

وقد روي مرفوعًا وخرجته في كتابي «مقدمة خطب العام بصحيح القصص النبوي» يسر اللَّه إخراجه.

هذا يَمدح ذاك، وذاك يمدح هذا، يُحيي بعضهم بعضًا، فيكبِّر العوام هذا وذاك مع الإشاعات والكذب.

فسمَّاهم -حدثاء الأسنان- علماء، ونشروا ذلك كذا!

وابن باز وابن عثيمين والألباني وربيع بن هادي المدخلي . . . علماء ، ففهم الناس أن الخلاف بين هؤلاء القصاص -من الجهلة وأهل الفتن - وبين أهل العلم الحقيقيين إنما هو خلاف بين عالم وعالم ، ولذا نشروا بين الناس عند النزاع:

«الخلاف شر».

على أن هؤلاء -الذين هم علماء- هم الذين ينشرون الخلاف، بل أوهموهم أن أولئك الأدعياء وكل منهم أفقه بحال بلده أفقه بالواقع.

تحت شعار «أهل مكة أدرى بشعابها وصاحب الدار أدرى بما فيها»، وهو كلام حق -أحيانًا- أرادوا به باطلًا .

وهؤلاء ينقسمون إلى فريقين(١):

#### \* فريق:

غلبت عليه الضلالة والعاطفة مثلما حدث للخوارج، فاعتبروا الخطباء هم العلماء الصادقين والعاملين لنصرة الإسلام، ومن ثَمَّ بدأ يطعن بفجور في العلماء حقًا.

\* وفريق: ركب موجة التمييع والملاينة والمداهنة فأخذ يقول: الكل

<sup>(</sup>١) «الكواشف الجلية» لأخينا خالد بن عثمان (٢/ ٣٥).

على خير والخلاف شر، واعتبر هؤلاء الخطباء علماء مجتهدين أخطأوا، ولهم أجر واحد، وصوَّر المسألة على أنه خلاف يشبه الخلاف الذي حدث بين الصحابة حال الفتنة.

وهذا كله تمويه وتشويه وتغييب عجيب للحق.

والحقُّ: أن بعض هؤلاء الخطباء أصحاب هوى وضلالة، والخلاف بينهم وبين العلماء الربانيين حقًّا هو خلاف بين أهل سُنة وأهل بدعة وجهالة، وأن تحذير هؤلاء العلماء منهم هو مثل تحذير الأئمة أحمد وابن معين وأبي حاتم الرازي والبخاري وأضرابهم من علماء الجرح والتعديل من بعض أصحاب البدع والأهواء.

واعلم -رحمك الله- أن مآل هؤلاء الخطباء -إلا من رحم الله- الاضمحلال، وأن هؤلاء الأتباع الكثر عما قريب يزولون عنهم، ولا ينفعونهم وقت الشدة ولا ينصرونهم، إنما هي زوبعة طائر فقد أحد جناحيه فصار يخبط خبط عشواء بالجناح المتبقي حتى سقط وصار نسيًا منسيًّا، كما قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا الرَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآاً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمَكُثُ فِ الرعد: ١٧](١).

<sup>(</sup>۱) وقد ذكرت فصلًا مَثَلْتُ فيه بحال الحسين الكرابيسي وأبي ثور والحارث المحاسبي وابن أبي دؤاد وأحمد بن حنبل وغيرهم، كيف أن السُّني علا نجمه بعد غياب طويل، والمبتدع منهم صار في مزبلة التاريخ، كما قال شيخ الإسلام: «أهل السُّنة يموتون ويحيا ذكرهم، وأهل البدع يموتون ويموت ذكرهم، سُنة كونية لا تتبدَّل ولا تتغيَّر.

راجع كتابي «عقيدة المسلم الصغير».

وإن العلماء حقًا وإن تراءى لك أن أتباعهم قلة، وركائبهم مرتحلة بسبب تشويه هؤلاء البطلة، فإن سنة اللَّه تقتضي خلاف ما تراءى لك.

ألم ترَ إلى الشوكاني يُجَسِّدُ السنن الكونية في مثل هذا فيقول(١):

ومن تأمل الأمر كما ينبغي عرف أن كل قائم بحجة اللّه إذا بيّنها للناس كما أمره اللّه وصدع بالحق وضرب بالبدعة في وجه صاحبها، وألقم المعتصب حجرًا، وأوضح له ما شرعه اللّه لعباده، وأنه في تمسكه بمحض الرأي مع وجود البرهان الثالث عن صاحب الشرع كخابط عشواء وراكب العمياء.

فإن قبل منه ظفر بما وعده رسول اللَّه ﷺ من الأجر في حديث: «لَأَنْ يَهْدِي اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا...» الحديث.

وإن لم يُقبل منه كان قد فعل ما وجب للَّه عليه، وخلَّص نفسه من كتم العلم الذي أمره اللَّه بإفشائه، وخرج من ورطة أن يكون من الذين يكتمون ما أنزل اللَّه من البينات والهدى ودفع اللَّه عنه ما سولته له نفسه الأمارة من

<sup>(</sup>١) وأنقل كلامه بتصرف من كتابه «أدب الطلب ومنتهى الأرب» (ص٤١) وما بعدها.

الظنون الكاذبة والأوهام الباطلة، وانتهى حاله إلى أن يكون كعبه الأعلى، وقوله الأرفع، ولم يزده ذلك إلا رفعة في الدنيا والآخرة، وحظًا عند عباد اللَّه، وظفرًا بما وعد اللَّه به عباده المتقين، وهم وإن أرادوا أن يضعوه بكثرة الأقاويل، وتزوير المطاعن وتلفيق العيوب، وتواعدوا بإيقاع المكروه به، وإنزال الضرر عليه، فذلك كله ينتهي إلى خلاف ما قدَّروه، وعكس ما ظنوه، وكانت العاقبة للمتقين كما وعد به عباده المؤمنين:

ولقد تتبعت أحوال كثير من القائمين بالحق المبلِّغين به كما أمر اللَّه، المرشدين إلى الحق، فوجدتهم ينالون من حسن الأحدوثة وبُعد الصيت وقوة الشهرة، وانتشار العلم، ونَفاق المؤلفات وطيرانها وقبولها بين الناس ما لا يبلغه غيرهم ولا يناله من سواهم.

ثم ذكر جماعة ممن اشتهرت مذاهبهم وانتشرت أقوالهم وطارت مصنفاتهم بعدهم.

وما أصابهم من المحنة ما نالهم . .

ثم ضرب مثالًا بمالك بن أنس، وأحمد بن حنبل، والبخاري، وابن حزم، وابن تيمية ... ثم قال:

«وهذه الإشارة إنما هي لقصد الإيضاح لك لتعلم بما يصنعه اللَّه لعباده وعلماء دينه وحملة حجته، وفي كل عصر من هذا الجنس من تقوم به الحجة على العباد. . . » . اه.

فرحمه اللَّه رحمة واسعة، ذكرنا بسنن اللَّه الكونية مع علماء دينه

القائمين بالحق، ومآل المفترين الذين يطعنون في أهل العلم ويشوشون عليهم ويكذبون عليهم، ويلبِّسون الحق بالباطل على العوام، واللَّه من ورائهم محيط.

فمهمٌّ جدًّا بيان معرفة العلماء ممن ليس منهم

### وأقول:

لا شك أن من يدافعون عمن يقول بالثورات والخروج على الحكام أو الطعن عليهم بذكر معايبهم علنًا، أو التهييج السياسي، أو يدافع عن الذين يطعنون في أهل العلم كالشيخ ربيع المدخلي أو الألباني أو ابن باز أو ابن عثيمين أو الشيخ مقبل بن هادي. . . إلخ وهم كثير أو يصفهم بعلماء الحيض أو الخرق . . .

### \* هذا لا يكون إلا من أحد رجلين:

إما: رجل جاهل غاب عنه مصطلح العالم، فظن كل من يقول بحديث رسول اللّه عليه أو يبكي أو يصعد المنبر أو صاحب تهييج أو يحضر له كبير عدد. . إلخ ظنه من العلماء الذين يدافع عنهم ديانة، وأن من مسّهم ففي قلبه مرض.

فيطلب -هذا الجاهل- لهؤلاء ما يُطلَب للعلماء والأئمة، فهذا يُعلَّم مَن العالم وأوصافه وأعماله. . إلخ.

وإما: مفتون ضال منحرف مبتدع أو متعصب يريد أن يشهر البدع ويمشِّيها فهذا ومن يتعصب له مثله .

ولا يخرج من يدافع عنهم عن هذين. واللَّه المستعان.

- فيا هؤلاء أربعوا على أنفسكم إن من كان ذا عبادة وزهد وصلاة وقراءة لا يوسم بالعالم السلفي إذا خالف أهل السنة من السلف في أصل واحد مما كانوا عليها، كما هو نهج السلف مع الخوارج والجهمية وغيرهم، والأمثلة كثيرة.

- ومن كان ذا علم يجمع العلم ويطلبه لا يوسم بالعالم السلفي إذا خالف أي أصل من الأصول التي كان عليها السلف، كما هو نهج السلف مع القدرية مع مثل عمرو بن عبيد ومعبد الجهني . . .

- ومن كان ذا منزلة وسيادة ورفعة قدر في المجتمع يُشار إليه بالبنان لا يوسم بالعالم السلفي إذا خالفهم في أصل من الأصول السلفية ، كما هو نهج الصحابة عمر بن الخطاب مع صبيغ بن عسل وشبهه . . . .

- ومن غاب عنه حقيقة معرفة العالم السلفي حريٌّ به أن يسكت، ويدع الأمة من شرِّه إذ لم يكلِّفه اللَّه بكلام ولا تحليل ولا تدقيق ولا استنباط ليترك الساحة لأهل العلم يتكلمون حتى يفهم الناس وإلا فالسنوات الخداعة التي يصدَّق فيها الكاذب ويكذَّب فيها الصادق، ويخوَّن فيها الأمين، ويؤتمن فيها الخائن، وينطق فيهم الرويبضة كما ذكرها رسول اللَّه عَلَيْهِ.

فقد غاب هذا النهج عن قتادة بن دعامة السدوسي يومًا فدافع عن عمرو بن عبيد ووسمه بالعلم والفقه، وهو مبتدع مجرم لولا تبصير الله له برؤيا رآها في النوم ذكرتها في غير هذا الموطن، والله المستعان.

ويا دعاة الثورات والخروج على الحكام ورمي أهل العلم بالألقاب

## والطعن فيهم وسبهم:

لبستم عباءة أهل العلم حتى اعتبركم الناس علماء وحملة سُنَّة وحماة التنوير ودعاة الخير.

كان لسان حالكم مع الشعوب كما يقول القائل:

قلتم: اغضبوا.

فلما غضبوا.

قلتم: اخرجوا.

فلما خرجوا .

قلتم: فليموتوا.

فلما ماتوا.

قلتم: أين الحكام العرب؟!

أحدهم الآن يصرح كالثكلى: أين العلماء، أين المشايخ، حلب حلب!!!

## یا مسکین:

العلماء والمشايخ تكلموا من أول يوم، لكن أنتم من رفض كلام العلماء.

## قالوا لكم:

دعوا هذه الثورات والمظاهرات، اتركوا هذا البلاء، هذه فتنة، وهؤلاء دعاة فتنة جهال ليسوا علماء. . لا تسمعوا لهم. دعوكم من هؤلاء دعاة الضلالة والحماسيين الذين يجرونكم إلى سفك دمائكم وهتك أعراضكم(١).

قلتم: لا

هؤلاء علماء سُلطة وخونة وعملاء، وعلماء حيض ونفاس ولا يفقهون الواقع وعباد الطواغيت...!!

### فأرجو:

أن لا تصرخوا: أين العلماء؟ لأنكم أنتم من ضيعتموهم وضيَّعتم مكانتهم ومنزلتهم في الأمة، وما زلتم تُحذِّرون الناس منهم: عملاء أمن دولة، يسبون العلماء، أصحاب سفسطة، ينشغلون بالردود دون الاهتمام بالمهم، ناهيك عن رميهم بالألقاب والكذب عليهم والتشويش لدعوتهم لصرف الناس عنهم.

### أرجو:

أن يصيح العوام ومن عنده شيء من الفهم -لا لأصحاب التعصب-دعكم من هؤلاء.

### أرجو:

أن تصيحوا وتصرخوا عليهم:

أين أنتم يا من دفعتم بنا إلى الساحات!!

<sup>(</sup>١) وأحسنُهم من يسكت على قائل الباطل وداعي الناس إليه. بل منهم من يثني عليه، فمسَّك الناسَ به، وهو الآن يتملَّص.

وزينتم لنا الفتن والضلالات!!

وأفتيتمونا بالخروج في المظاهرات!!

وزعمتم أن الملائكة تنزل في الساحات وخالد بن الوليد يرابط فيها ، وأن اللَّه تجلى لميدان التحرير في مصر مرات ومرات . .

اصرخوا عاليًا:

أين أنتم الآن؟

أين القرضاوي، أين العريفي، أين سلمان العودة، أين القرني، أين محمد حسان الذي يتبجح بأن زوجته نزلت معه الساحة!!

أين عمرو خالد وعمر عبد الكافي، أين الزنداني وبراءة الاختراع؟ أين الغنوشي، أين العرعور، أين وأين . . .

أين هم وأُسرهم؟

هم في دفء وأمان يأكلون ويشربون وينكحون ويلبسون أفخر الثياب، ويأكلون أطيب الطعام، ومنهم من مع الفسح في حدائق تركيا وغيرها أو في المنتزهات.

### أما السلفيون:

فيبرءون إلى اللَّه من هذه الفتن ، وقد تكلَّموا وحذَّروا منها من أول يوم حتى بُحَّت أصواتهم ، فرميتموهم بكل نقيصة وفجيعة وبلوى من بلاياكم -نجى اللَّه منها أهل السنة - .

ولم تلقوا لنصائحهم وتحذيراتهم بالًا ، ولا لما ساقوا من كلام اللَّه

وكلام رسوله عليه ، وكلام الصحابة وعلماء أهل السنة اعتبارًا.

فاللَّه حسيبهم أن يأجرهم فيما تحمَّلوا من أذاكم، يامن تسبون العلماء وترمونهم بالألقاب، وتشوِّشون على دعوتهم، وتحذِّرون الناس منهم ومن نهجهم.

أبيان الحق والنصح للأمة وبيان حال المخطئين من أهل البدع والأهواء وغيرهم يُسمى سبابًا؟!! إلى اللَّه المشتكى.

فيا هؤلاء:

دعوا أهل السنة في شأنهم ووجعهم وهمّهم وحزنهم على أمة تركت دينها وعلماءها، وساروا وراء السراب الذي يحسبه الظمآن ماءً.

#### يا هؤلاء اعلموا:

أن كل قطرة دم تسفك بسبب هذه الثورات، وكل عرض يهتك، تحملون وزر ذلك عند اللَّه ﷺ، واللَّه المستعان على ما تصفون، ولا حول ولا قوة إلا باللَّه.

### يا هؤ لاء:

قد سخر بعضكم من الإمام الفوزان وغيره حينما قالوا: إن ما يدعون أنه جهاد في سوريا إنما هو فتنة.

والآن بعدُ حلب تُباد بل سورية فهل تقرُّون بجُرمكم؟!

يا محمد العريفي وعائض القرني ومحمد حسان. . . وكثير أراح اللَّه الأمة من شرِّكم . . قد صفَّقتم للشعب السوري وباركتم مسعاهم في ثورتهم

المشئومة، وأقسم -عدنان عرعور- على قرب النصر . . .

والآن بعدُ حلب تُباد..

هل تعترفون بتحريضكم وتدميركم؟

يا عرعور وطارق السويدان وغيرهما . .

قلتم: ليمت مليون في سبيل حياة البقية . . لولا ذهبتم مع المليون أو دفعتم بأموالكم وفعلتم كما زجَّ السلف بأبنائهم للجهاد إن كان؟!

هل نراكم بعدُ وقد رأيتم حلب وهي تُباد؟

هل تشاركونهم جراحهم وتنزلون الميدان بأولادكم ونسائكم الذين أنزلتموهم قبل وقت السِلْم يكثرون السواد -سوَّد اللَّه وجوهكم- هل تنزلون الميادين لتكملوا عدة المليون من أجل حياة البقية حياة كريمة؟!

## وأين فقههم بالواقع الذي يتغنون به؟!

هل يعترفون بتقصيرهم -على الأقل-وضلال الآخرين أو ضلالهم إن كانوا شاركوهم، ويعترفون لمناوئهم أنه كان على الحق في إنكاره ليكف العوام عن إيذائهم بالسب والشتم والرمي بالألقاب. . . إلخ؟!

### وأين الإنصاف يا أصحاب التعصب؟

وأحدكم مع كل ريح يسير، يقول لكل سائر: أنا معك، فلا عجب أن يقول في قبره: ها ها لا أدري سمعتُ الناس يقولون شيئًا فقلته.

وعندما يعجز المبتدع عن الرديقول:

«إن من الرد عدم الرد».

أو يرمي بالألقاب: وهابي - جامي - مدخلي - رسلاني - فركوسي. . وإذا رأيت الرجل يكثر من الرمي بهذه الألقاب فاعلم أن سياط أهل السنة جرحت ظهره وجُرح ولا يستطيع الدفع فهو يتوجّع - هداهم اللَّه أو قطع دابرهم وأسكتهم حتى لا يتكلم إلا أهل السنة فيفهم الناس المنهج الصحيح، ولا حول ولا قوة إلا باللَّه.

#### وللأسف:

ما من كثير من الظاهرين إلا وشارك في المظاهرات إما بجسده ولسانه، أو بلسانه بالتشجيع والثناء، أو بالصمت والسكوت على من فعل ذلك في وقت كانت الحاجة داعية إلى التحذير من أفعالهم.

وهذا الساكت إما هو معهم قلبًا وقالبًا ويخشى من النقد، أو هو جاهل بحقيقة منهج أهل السنة في مثل هذه الأمور، وغير مطمئن لخلاف ظاهر بين مؤيد ومعارض، وقد يكون ضعيفًا عن معرفة المنهج فلا تمييز عنده،

ووصفُ من هذا حاله بالعلم هو من الكلام في الدين بغير علم.

كيف والأمة لا حاجة لأمثالهم على الأقل في الظروف الصعبة فالأمة تستغنى عنهم.

أولئك الذين لا يدرون الفتن في إقبالها كما هو شأن العلماء.

أما معرفتهم بالفتن بعد إدبارها فكلُّ يعرف هذا .

ذلك أن الفتن إذا أقبلت شَبَّهت فلا يَعلم بحقيقتها إلا العلماء، بخلاف ما إذا أدبرت فإنها تكون مُسفرة يراها الجميع، ولا حاجة للعلماء في إدبارها يبينون ما هو بيِّن؟!

#### ولطالما قال العلماء:

«الفتنة إذا أقبلت عرفها كل عالم، وإذا أدبرت عرفها كل جاهل».

فالذي لا يدري الفتن إلا إذا أدبرت لا حاجة للناس في كلامه، فإن نصحه تحصيل حاصل، ووصفه بأنه عالم تضليل وعماية عن الحق.

# وهي آفة المجتمع اليوم واللَّه المستعان

نظرة عشوائية لكل من اتصف بنوع خير كسيادة، أو كلام في الدين منمَّق، أو وعظ أو قص، أو تبحر في نوع من أنواع العلوم الشرعية وربما علوم دنيوية عدوه أيضًا عالمًا ثم أوجبوا له ما للعلماء من حقوق وواجبات وآداب، وقد عدُّوا الخوارج أهل البدع علماء، وعدُّوا القدرية علماء، وعدُّوا أصحاب السيادة علماء، وعدُّوا القصاص علماء، حتى عدوا الكذابين المفترين الكذب المدلسين الذين يطعنون على العلماء بلا موجب علماء. ولا حول ولا قوة إلا باللَّه.

ولذلك أفردت مصنفًا لذلك بعنوان «التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم».

وأختم بمقولة الذهبي في «تاريخه» (٢٥٦/١٣) في ترجمة الهالك أبي عبد الرحمن البصري الأفطس الذي كان يستخف بالأئمة ويكذب سفيان ويتكلم في غندر والقطان فسقط هو قال الذهبي:

«وكذا سُنَّة اللَّهِ في كلِّ من ازدرى العلماء وبقي حقيرًا.

سادسًا: سباب الأمراء والطعن فيهم (ديدن الخوارج أهل البدع):

إن سباب الأمراء فيه فساد دنيا الناس.

فالسب لهم يُجَرِّئ الناس عليهم فتسقط هيبتهم فتكون الفوضى بسبب عدم احترامهم.

ولا فرق في هذا بين سباب الحاكم الجائر والحاكم العدل، فكله حرام.

وكذلك ورد عن السلف النهي عن ذلك في شأن أمراء الجور، وإليك بعض الوارد في ذلك:

\* فعن أنس بن مالك رضيطه قال:

«نَهَانَا كُبَرَاؤُنَا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّه ﷺ قال: لَا تَسُبُّوا أُمَرَاءَكُمْ، وَلَا تَغُشُّوهُمْ، وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاصْبِرُوا، فَإِنَّ الأَمْرَ قَرِيبٌ»(١).

وهذا من أقوى الإجماعات في النهي عن سبِّ الأمراء.

ومن كان الأمراء في زمن أنس؟

ولماذا قال هذا إلا لوجود سباب للأمراء يومها رآه(٢)، فنهاهم عن سبهم.

وكان من هؤلاء الأمراء الذين ذكر أنس ضيطة نهي كبار الصحابة عن سبِّهم:

الحجاج بن يوسف الثقفي، وعبيد اللَّه بن زياد، ويزيد بن معاوية، وعبد الملك بن مروان، ومن كان هلاك الأمة على أيديهم، الأمراء الصبيان الغلمة، الذين استعاذ أبو هريرة من أن تدركه إمارتهم، وكانت في إماراتهم الحوادث العظام في المسلمين،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم بإسنادٍ صحيح، كما خرجته في غير هذا الموطن.

<sup>(</sup>٢) فإن أمراء العدل لا يُسَبُّون أصلًا وهذا معلوم ضرورة.

نجانا اللَّه من الفتن.

\* ونهى أبو أمامة الباهلي و السهمي فقال له: «لا تَسُبُّوا الحجَّاجَ. . . »(١) ، ولا يخفى نهي ابن عباس والما سعيد بن جبير ، هذا مشهور .

وهؤلاء جماعة من التابعين كذلك نحو أمراء الجور:

\* قال أبو إدريس الخولاني في زمان عبد الملك بن مروان:

"إِيَّاكُم والطَّعْنَ على الأئمَّة، فإنَّ الطَّعْنَ عليهم هي الحالِقَة، حَالِقَةُ المِّينَ ليست حالقة الشعر، أَلَا إِنَّ الطَّعَّانين هم الخائبون، وشرار الأشرار»(٢).

\* وقال أبو مجلز التابعي:

«سبُّ الإمام الحالقةُ، لا أقول: حالقة الشعر، ولكن حالقة الدِّين» (٣).

\* وهذا أبو وائل تلميذ الصحابة أيضًا:

أخرج هناد في «الزهد»(٤) بإسنادٍ صحيح عن الزبرقان قال:

«كنتُ عند أبي وائل فجعلتُ أسبُّ الحجَّاج وأذكر مساوئه، قال:

<sup>(</sup>١) وهو ثابت خرجته في كتابي «نصح الحكام بين الغلو والتفريط»، وإسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن زنجويه في كتاب «الأموال» «٣٨) بإسنادٍ صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن زنجويه في «الأموال» (٣٤) بإسنادٍ حسن.

<sup>.(</sup>٤٦٤/٢)(٤)

لا تَسُبَّهُ، وما يُدريك لعلَّه قال: اللَّهم اغْفِرْ لي، فغَفَر له»(١).

\* وأخرج عبد اللَّه بن أحمد في «الزهد»(٢) بإسنادٍ حسن عن عمرو بن الفضل قال:

«سألت أبا العلاء (٣) ، والحجاج في عباءةٍ فقلت: يا أبا العلاء أسبُّ الحجاج؟ قال: ادْعُ له بالصَّلاح فإنَّ صلاحَه خيرٌ لك».

ولا يحفظ سوء الأدب للحكام حتى الجورة إلا من قبل الخوارج أو ممن تأثر بهم،

وإذا راجعت مناصحات السلف لهم تبين لك ذلك، ولم يسلم منهم حتى الصحابة على ،

ثم ديدنهم سباب الحكام والطعن فيهم، المتسبب في الخروج المسلَّح عليهم الذي يعقبه فساد العباد وخراب البلاد، ثم تُترك بلا قلاع ينعق فيها الغربان،

# «سُفَهَاء الأحلام» نعوذ باللَّه من شرِّهم('').

<sup>(</sup>۱) مع أن الحجاج ممن صرَّح لأبي وائل بقوله: «... فإني واللَّه أعلم ما أعلم على وجه الأرض رجلًا أجرأ على دم مني..» أخرجه ابن أبي شيبة (٦/ ١٨٥) بسندٍ صحيح.

وأخرجه العجلي في «الثقات» (ص٢٢٢) بسندٍ صحيح وفيه قوله لأبي وائل: «... إنا لنقتل الرجل على شيء قد كان من قبلنا يهاب القتل على مثله».

<sup>(</sup>۲) برقم (۱۳۷٦).

<sup>(</sup>٣) وهو يزيد بن عبد اللَّه بن الشخير أخو مطرف.

<sup>(</sup>٤) وانظر كتابي «مناصحة الخوارج ومن تأثر بهم» ففيه مواقف السلف في ذلك.

وكان أوَّلهم «ذو الخويصرة التميمي» الذي قال لرسول اللَّه ﷺ: «اعْدِلْ»، ونسب رسول اللَّه ﷺ إلى الجور،

ثم طعنوا على عثمان(١)،

ثم قاتلوا عليًّا ومعه الصحابة..

وصدق رسول اللَّه ﷺ في قوله عنهم: «شَرُّ الْخَلْقِ وَالْخَلِيقَةِ». فديدن الخوارج الطعن على أمرائهم والسب لهم(٢٠).

(١) وقد أخرج ابن شبة في "تاريخ المدينة المنورة" (٣/ ١١١٠) بإسناد صحيح عن بشر بن شغاف عن عبد اللَّه بن سلام قال: "بَيْنَمَا عُثْمَانُ وَ النَّهُ يَخْطُبُ النَّاسَ إِذْ قَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ فَنَالَ مِنْهُ، فَنَهَاهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَلَام وَ اللَّهِ، فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِهِ: لَا يَمْنَعُكَ مَكَانُ ابْنِ سَلَام أَنْ تَسُبَّ نَعْثَلًا فَإِنَّهُ مِنْ شِيعَتِهِ، قَالَ: قُلْتُ: لَقَدْ قُلْتَ لَا يَمْنَعُكَ مَكَانُ ابْنِ سَلَام أَنْ تَسُبَّ نَعْثَلًا فَإِنَّهُ مِنْ شِيعَتِهِ، قَالَ: قُلْتُ: لَقَدْ قُلْتَ الْقَوْلَ الْعَظِيمَ فِي يَوْمِ الْقِيَامَةِ لِلْخَلِيقَةِ مِنْ بَعْدِ نُوحٍ"؛ أي: الخليفة من بعد عمر بن الخطاب يعظم ابن سلام وَ الله الرجل. ومعنى قوله: نعثلًا: أي: الشيخ الأحمق، وقيل غير ذلك، قبَّح اللَّه الخوارج كلهم!!.

نعم لم يسلم الأفاضل منه، شأنهم الطعن على الأمراء.

### (٢) ودليل ذلك:

ما أخرجه ابن أبي عاصم في «السُّنة» (٩٣٤) بإسناد صحيح عن عقبة بن وساج قال: «كَانَ صَاحِبٌ لِي يُحَدِّنُنِي عَنْ شَأْنِ الْخَوَارِجِ، وَطَعْنِهِمْ عَلَى أُمْرَائِهِمْ، فَحَجَجْتُ، فَلَقِيتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرٍو، فَقُلْتُ لَهُ: أَنْتَ مِنْ بَقِيَّةٍ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ، وَقَدْ خَعَلَ اللَّهُ عِنْدَكَ عِلْمًا، وَأُنَاسٌ بِهَذَا الْعِرَاقِ يَطْعَنُونَ عَلَى أُمْرَائِهِمْ، وَيَشْهَدُونَ عَلَيْهِمْ جَعَلَ اللَّهُ عِنْدَكَ عِلْمًا، وَأُنَاسٌ بِهَذَا الْعِرَاقِ يَطْعَنُونَ عَلَى أُمْرَائِهِمْ، وَيَشْهَدُونَ عَلَيْهِمْ بِالضَّلَالَةِ. فَقَالَ لِي: أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ أُتِي بِالضَّلَالَةِ. فَقَالَ لِي: أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ أُتِي رَسُولُ اللَّهِ عَيْقٍ بِقَلِيدٍ مِنْ ذَهَبٍ وَفِضَّةٍ، فَجَعَلَ يَقْسِمُهَا بَيْنَ أَصْحَابِهِ، فَقَامَ رَجُلٌ مِنْ رَسُولُ اللَّهِ عَيْقٍ بِقَلِيدٍ مِنْ ذَهَبٍ وَفِضَّةٍ، فَجَعَلَ يَقْسِمُهَا بَيْنَ أَصْحَابِهِ، فَقَامَ رَجُلٌ مِنْ وَلِي اللَّهُ أَنْ تَعْدِلَ فَمَا أَرَاكَ أَنْ تَعْدِلَ . . .» أَهْلِ الْبَادِيَةِ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، وَاللَّهِ لَئِنْ أَمَرَكَ اللَّهُ أَنْ تَعْدِلَ فَمَا أَرَاكَ أَنْ تَعْدِلَ . . .» فذكر حديث ذي الخويصرة.

أولم ينبرِي رجلٌ في الأمراء زمن ابن عباس وتطاول حتى ما كان في البيت أطول منه، فقال ابن عباس: «يَا هَزْهَازُ، لا تَكُنْ فِتْنَةً للْقَوْمِ النَّيا الظَّالمين، فتَقَاصَرَ الرجلُ حتى ما رأيتُ أحدًا في البيت أقصرَ منه»(١).

تملُّص السلف -عبد الرحمن بن أبي ليلى التابعي وغيره- من سبِّ الأمراء:

أخرج ابن أبي شيبة (٢) بإسنادٍ حسن عن مجمع بن يحيى قال:

دَخَلَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي لَيْلَى عَلَى الْحَجَّاجِ فَقَالَ لِجُلَسَائِهِ: "إِذَا أَرَدْتُمْ أَنْ تَنْظُرُوا إِلَى رَجُلٍ يَسُبُّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عُثْمَانَ فَهَذَا عِنْدَكُمْ - يَعْنِي عَبْدَ الرَّحْمَنِ - »، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: مَعَاذَ اللَّهِ أَيُّهَا الْأَمِيرُ أَنْ أَكُونَ أَسُبُّ عُبْدَ الرَّحْمَنِ : مَعَاذَ اللَّهِ أَيُّهَا الْأَمِيرُ أَنْ أَكُونَ أَسُبُّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ اللَّهِ، قَالَ اللَّهُ: ﴿ لِلْفُقَرَةِ عُنْ ذَلِكَ آيَةٌ فِي كِتَابِ اللَّهِ، قَالَ اللَّهُ: ﴿ لِلْفُقَرَةِ مُنْ اللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهِ عَنْ ذَلِكَ آيَةٌ فِي كِتَابِ اللَّهِ مَنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهُ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَ وَلَهُ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَ وَلَا اللَّهُ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهِ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهِ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهِ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهِ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَا وَيَصَرُونَا وَيَصَرُونَا وَيَصَرُونَا وَيَصَرُونَا وَيَصَرُونَا وَيَنصُرُونَا وَيَنصُرُونَا وَيَنصُرُونَا وَيَنصُرُونَا وَيَصَرُونَا وَيَصَرُونَا وَيَصَرُونَا وَيَصَرُونَا وَيَعْمَانُ مِنْهُمْ .

<sup>=</sup> وأخرجه مسلم (٢٤٠٩) عن أبي حازم، عن سهل بن سعد قال: «اسْتُعْمِلَ عَلَى الْمَدِينَةِ رَجُلٌ مِنْ آلِ مَرْوَانَ قَالَ: فَدَعَا سَهْلَ بْنَ سَعْدٍ، فَأَمَرَهُ أَنْ يَشْتِمَ عَلِيًّا قَالَ: فَلَعَا سَهْلَ بْنَ سَعْدٍ، فَأَمَرَهُ أَنْ يَشْتِمَ عَلِيًّا قَالَ: فَقَالَ لَهُ: أَمَّا إِذْ أَبَيْتَ فَقُلْ: لَعَنَ اللَّهُ أَبَا التُّرَابِ فَقَالَ سَهْلٌ: مَا كَانَ لِعَلِيٍّ فَقَالَ سَهْلٌ: مَا كَانَ لِعَلِيًّ اسْمٌ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ أَبِي التُّرَابِ، وَإِنْ كَانَ لَيَفْرَحُ إِذَا دُعِيَ بِهَا، فَقَالَ لَهُ: أَخْبِرْنَا عَنْ السَّمْ أَحَبُ إِلَيْهِ مِنْ أَبِي التُّرَابِ، وَإِنْ كَانَ لَيَفْرَحُ إِذَا دُعِيَ بِهَا، فَقَالَ لَهُ: أَخْبِرْنَا عَنْ قَصَّتِهِ، لِمَ سُمِّيَ أَبَا تُرَابِ؟». . . فذكر الحديث.

والشاهد: أن أهل البدع والأهواء المنحرفة هم أهل هذا الفعل، واللَّه المستعان.

<sup>(</sup>١) وقد أخرجه ابن أبي شيبة بسندٍ صحيح، خرجته في «التوضيحات الجلية».

<sup>(</sup>۲) برقم (٦/ ٣٦٣).

# ونهي أبي أمامة الباهلي عن سبِّ الحجاج الثقفي:

أخرج ابن عساكر في «تاريخه» بإسنادٍ يثبت إن شاء اللَّه عن أبي غالب صاحب أبى أمامة رهي الله عن أبي غالب

كنتُ عند أبي أُمامة رضي فلكر الحجَّاج فشَتَمَه رجلٌ من القوم، فقال له: لِمَ تَشْتُمْهُ؟

قال: ما شَتَمْتُهُ حتَّى سمعتُك تَشْتُمُهُ(١).

فقال: هو عليك اميرٌ ، وليس عليَّ بأمير.

وكان يكره أن يَسُبَّ الرجلُ أميرَه (٢) . . . الخبر .

#### والمقصود:

أن سباب الأمراء -ولو كانوا جورة- محرَّم بإجماع كبار الصحابة،

(١) وقد علقت على هذا في كتابي «نصح الحكام بين الغلو والتفريط» لسبِّه لأميره بما حاصله:

إما أن يقال إن أبا أمامة أخطأ في سبِّه الحجاج لكون أنس روى عن كبراء أصحاب رسول اللَّه ﷺ: «لَا تَسُبُّوا أُمَرَاءَكُمْ، وَلَا تَغِشُّوهُمْ، وَلَا تَبْغَضُوهُمْ، وَلَا تَبْغَضُوهُمْ، وَاللَّهَ وَاصْبِرُوا؛ فَإِنَّ الْأَمْرَ قَرِيبٌ».

#### أو يقال: .

شتمه لدلاله عليه وتحمُّله-أعني الحجاج -منه إياه مع عدم نشر المفسدة والتأليب بسبب ذلك.

#### أو يقال: .

يرى أن سبَّ أمير آخر غير أميره سائغ، كما يُفهم من سياقه.

والأخير مستبعد، وأوجهها الأول ثم الثاني، لذا ذكرته في كتابي المشار إليه آنفًا.

(٢) أخرجه ابن عساكر في «تاريخه» (١٢/ ١٦١)، وانظر: «التاريخ الكبير» للبخاري (٧/ ١٨)، وكتابي «نصح الحكام» (ص٥٣).

وأن المتناول لذلك سلك مسلكًا من مسالك الخوارج أهل البدع، يسير في بداية إنشاء فتنة في المجتمع المسلم، ولا ينفعه أن يتعلَّل بتهويلات ظلم الحكام. أو بمطالبات مشروعة أو نحو ذلك

فالأدب مع الأمراء وتحريم سبابهم متفق عليه ، وقد تأدَّب الصحابة مع أمراء جور شهد الداني والقاصي بظلمهم وجورهم وهم القوم هم (١٠).

هدى اللَّه المسلمين لما يحب ويرضى، وألف بين القلوب، إنه على كل شيء قدير.

وأما ما رواه الدارمي(٢) بإسنادٍ صحيح عن عمارة بن رؤيبة:

(١) يوم أن كان عليهم أمراء جور من مثل:

عبيد اللَّه بن زياد- قائد السرية التي قتلت ابن النبي ﷺ الحسين بن علي ﷺ). . . . والحجاج الذي هدم الكعبة مرتين وحُرِّقت من جرَّاء فعله . . .

وعبد الملك بن مروان الذي أمر بهدم الكعبة التي بناها عبد الله بن الزبير على السُّنة ، هدمها ، وبناها على غير السُّنة إلى الآن طمسًا لمعالم فعل ابن الزبير رها السُّنة وإن كان ما فعله صوابًا!! . .

ويزيد بن معاوية . . . .

وأمراء قال عنهم رسول اللَّه ﷺ: «هَلَاكُ أُمَّتِي عَلَى أَيْدِيهِمْ»....

وأمراء صبيان غِلمان أحداث...

أليس من تعاملوا معهم هم سلف الأمة . . . ؟ والذين يتغنى أهل البدع باتباعهم . لكن العتب على الذين يقولون: «الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة» ثم يخادعون العوام ويخالفون سلف الأمة ، بل هم في وادٍ وسلف الأمة في وادٍ آخر والعوام في أذيالهم وصدق من قال: لا فرق بين بهيمة ومقلّد، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

(٢) في «السنن» برقم (١٥٦١)، وأصله في «صحيح مسلم».

أنه رأى بشر بن مروان رافعًا يديه يدعو على المنبر يوم الجمعة فسبَّه (۱)،

وقال: لقد رأيتُ رسولَ اللَّه ﷺ على المنبر ما يقول إلا بإصبعه هكذا، وأشار بالسبابة عند الخاصرة.

فإما أن يحمل على أنه أخطأ والصحابي ليس معصومًا، لاسيما وقد خالف غيره من الصحابة.

#### أو يقال:

ما قصد حقيقة السب واللعن، وقد كان يحتمل منه لمكانته عنده، كما بينت ذلك في كتابي «غصة الخوارج المارقين في بيان منزلة الدعاء للأمراء والسلاطين».

فلا يستدل به في الباب، فتنبَّه.

ومع أن أهل البدع المخالفين لم يقف كثير منهم على هذا الأثر إلا أني رأيت أن أذكر ما يمكن أن يقفوا عليه ويحتجوا به، واللَّه الموفق.

وأما سباب أمير لبعض بلدان المسلمين وليس أميرًا على السابّ: فهذا لا يجوز.

فإن علَّة النهي عن سباب أميرك هي هي العلَّة التي من أجلِها يُمنع من سباب أمير غيرك من المسلمين، من التجرِّيء عليه، وطعن الغير فيه ثم

<sup>(</sup>١) وفي رواية أحمد (١٨٢٩٩)، فقال: «لَعَنَ اللَّهُ هَاتَيْنِ اليَدَيْنِ...» الأثر.

إسقاط لهيبته والمؤدَى النهائي واحد.

والأدلة الحاثة على التأدب مع الأمراء وعدم الجهر عليهم واحترامهم، وعدم الخروج عليهم، أدلة عامة تعم ما دام الأمير مسلمًا، لا تخص أميرًا دون أمير.

وأخرج ابن عساكر بسندٍ يثبت إن شاء اللَّه عن أبي غالبٍ قال:

كنتُ عند أبي أُمامة صَفِي فَذكر الحجَّاج فشَتَمَه رجلٌ من القوم، فقال له: لِمَ تَشْتُمْهُ؟

قال: ما شَتَمْتُهُ حتَّى سمعتُك تَشْتُمُهُ.

فقال: هو عليك أميرٌ، وليس عليَّ بأميرٍ.

وكان يكره أن يَسُبُّ الرجلُ أميرَه(١).

فهذا إما أن يحمل على أن أبا أمامة خالف غيره من الصحابة فأخطأ، أو أنه ليس كغيره مع السلطان، له من الإدلال عليه، ويحتمل منه، فعدم سبّه، والكلام عليه، والإعلان بعيوبه هو المنهج المقرّر.

وإن كان ثُمَّ تنبيه على خطئه لئلا ينتشر، فالسبيل التنبيه على الخطأ دون ذكره، هذا يمكن أن يحصل، والموفَّق من وفَّقه اللَّه، ولو لم يكن من جرَّاء من جهر على إمام غير إمامه وطعن فيه وشتمه علنًا إلا اختلاف الإخوان

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٦/ ١٦١)، وراجع كتابي «نصح الحكام بين الغلو والتفريط» (ص٥٢).

عليه لكان كافيًا في المفسدة، فليتجنب، واللَّه الموفق والمعين.

#### التعزير في سب الأمراء:

وسباب الأمراء أو الطعن فيهم على صاحبه التعزير:

لمخالفته الأدب مع الكبار، ولأنه مرتكب لمحرم، وساعٍ في إسقاط هيبة الأمير، فيتولد من ذلك الشر المستطير، وعلى هذا هو مستحق للتعزير والتأديب.

أما الحاكم إذا سبَّ أحدًا أو شتمه أو شدَّد عليه في القول فلا يُعزَّر، وإنما يصبر عليه كما أرشدت السنة في أدلة متواترة

ولذلك لما قال الحجَّاج لابن عمر رضي الله الم

«إِنَّكَ رَجَلٌ قَد خَرِفْتَ وَذَهِبِ عَقَلُكَ، يُوشَكُ شَيِخٌ أَن يُؤخَذ فَتُضْرَبَ عَنْهُ، فَيَجرُّ قَد انتفخت خصياه، ويطوف به الصبيانُ في البقيع».

وأساء لغيره من الصحابة القول كسلمة بن الأكوع وغيره، فماذا؟ وما طالب أحدٌ منهم بتعزيره أو تأديبه، وإنما فعلوا ما أرشد رسول اللَّه عَلَيْهِ إليه من السمع والطاعة والصبر على جوره وفسقه.

ثم كيف يُعزَّر الأمير، والشريعة تأمر باحترامه وإجلاله، وتعزيره يعني الخروج عليه، وهو محرم بالأدلة المتواترة والإجماع.

فقد أمر رسول اللَّه ﷺ عند ظلمه بالسمع والطاعة ، وهذا مصادم للأمر بتعزيره . وقد قال صاحب «حدائق الأزهار»(١) عن الإمام الذي صحت إمارته:

«يجب طاعته ونصيحته أو بيعته إن طلبها ، وتسقط عدالة من أباها ونصيبه من الفيء ، ويؤدَّب من يثبِط عنه أو يُنفي ، ومن عاداه فبقلبه مخطئ ، وبلسانه فاسق ، وبيده محارب » .

قال الشوكاني في «شرحه» في «السيل الجرار» (٤/٤):

قوله: «ويؤدب من يثبط عنه» فالواجب دفعه عن هذا التثبيط، فإن كفّ وإلا كان مستحقًّا لتغليظ العقوبة، والحيلولة بينه وبين من صار يسعى لديه بالتثبيط بحبس أو غيره؛ لأنه مرتكب لمحرم عظيم، وساع في إثارة فتنة تراق بسببها الدماء، وتهتك عندها الحُرم، وفي هذا التثبيط نزعٌ ليده من طاعة الإمامة».

ثم ذكر بعض أدلة يُفهم منها ذلك، ذكرتُ بعضها قبل، وبعضها في مواطن أخرى.

وأما قول أبي حفص بن المغيرة لعمر بن الخطاب لما عزل ابن عمّه خالد بن الوليد عن إمارةٍ:

«لَقَدْ نَزَعْتَ عَامِلًا اسْتَعْمَلَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَغَمَدْتَ سَيْفًا سَلَّهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَلَقَدْ قَطَعْتَ الرَّحِمَ، رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَلَقَدْ قَطَعْتَ الرَّحِمَ، وَصَدْتَ ابْنَ الْعَمِّ».

فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ:

<sup>(</sup>١) وهو أبو القاسم اللخمي المتوفى سنة (٦٤٣هـ)، وهو من فقهاء الحنفية.

«إِنَّكَ قَرِيبُ الْقَرَابَةِ، حَدِيثُ السِّنِّ، مُغْضَبٌ مِنْ ابْنِ عَمِّكَ »(۱). ولم يعزِّره ولم ينكِّل به.

فلأسباب ذكرتها في كتابي «نصح الحكام بين الغلو والتفريط»(٢).

ومنها: صحبته:

وذلك: أن عمر ضيطة كان يجل الصحابة وهو صحابي، ولذلك لما أتي بأعرابي يهجو الأنصار قال عمر ضطة :

«لَوْ لَا أَنَّ له صُحْبَةٌ من رسولِ اللَّه ﷺ لَكُفِيتُمُوه»(٣).

ولذلك هم في موطن آخر أن يقع ببعض من بذا عليه، وهو عيينة بن حصن الفزاري، يوم أن أتى على ابن أخيه الحر بن قيس وأمره أن يدخله على عمر . . (3) .

وأما عثمان بن عفان رضي فلم يعذّرهم إذ حاصروه وأهانوه، يقال: تنازل عن حقه. . وقد علم أن قدر اللّه نافذ وقد رأى رؤيا . . . .

ولكل مقام مقال.

وإلا ففي «صحيح البخاري» (٢٣٠٦)، ومسلم (١٦٠١)، أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في «الكبرى» (۸۲۲٥)، وغيره بإسنادٍ صحيح، وقد جوَّد سنده ابن كثير في «مسند الفاروق» (۲/ ٤٧٨).

<sup>(</sup>٢) «نصح الحكام» (ص٨٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن الجعد في «الجعديات» (٢٦٥٧)، وابن عساكر في «تاريخه» (٢٩/ ٢٩) أخرجه ابن الجعد في «الجعديات» (٢٠٥)، وابن عساكر في

<sup>(</sup>٤) وهذا في «صحيح البخاري» (٤٦٤٢).

الصحابة أرادوا أن يقعوا برجل أغلظ للنبي عَلَيْ حتى قال لهم رسول اللَّه عَلَيْ حقه، وَدَعُوهُ فَإِنَّ لِصَاحِبِ الْحَقِّ مَقَالًا...». فترك رسول اللَّه عَلَيْ حقه، وإلا فقد أخطأ الرجل في طريقة طلبه للحق، وقد قال رسول اللَّه عَلَيْ : «مَن طلب حقًا فليطلبه في عفاف وافٍ أو غير وافٍ»

وهو ثابت خرجته في كتابي «مطل الغني ظلم».

ثم إن الرجل لا يحق له أن يلاحق غريمه إذا كان معسرًا ؛ بل ولا يطالبه أصلا كما بينت أدلة ذلك مع أقوال أهل العلم في كتابي المشار إليه آنفًا ، وغالب الأحوال: أن رسول اللّه ﷺ كان معسرًا وقد كان يمر عليه الأهلة ولا يوقد في بيته نار.

#### والمقصود:

أنه ليس معنى ترك الإمام من سبّه أو الغلظة على من أساء إليه، ولم يعزره يفهم منه أن لا تعزير، كلا وإلا فرسول اللّه على ترك عقوبة الخارجي ذي الخويصرة لما أتاه وقال له (۱): «اعْدِلْ» مع أمره في مقام آخر أو في نفس المقام بقتالهم وقال: «لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لأَقْتُلنّهُمْ قَتْلَ عَادٍ وتَمُودَ»، واللّه المستعان.

أما من يُعرِّض بسبِّ الأمراء والطعن فيهم -وما أكثر هؤلاء في صفوف الخوارج اليوم-:

فهذا أيضًا للإمام تعزيره، وللإمام العفو عنه، على حسب المصلحة،

<sup>(</sup>١) وحديثه في «صحيح البخاري» (٣١٣٨)، ومسلم، وهو واضح.

فالأمر في ذلك موكول للإمام، فإنه يحصل من التعريض ما يحصل من التصريح.

# وقد أخرج ابن أبي شيبة(١) بسندٍ ثابت في باب ذكر الخوارج:

لما ذكرهم عليٌ على المنبر «. . . فَعَابَهُمْ وَعَابَ أَمْرَهُمْ ، قَالَ : فَلَمَّا نَزَلَ عَنِ الْمِنْبَرِ تَنَادَوْا مِنْ نَوَاحِي الْمَسْجِدِ : «لَا حُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ».

فَقَالَ عَلِيٌّ: حُكْمُ اللَّهِ أَنْتَظِرُ فِيكُمْ، ثُمَّ قَالَ بِيَدِهِ هَكَذَا يُسْكِتُهُمْ بِالْإِشَارَةِ، وَهُوَ عَلَى الْمِنْبَرِ حَتَّى أَتَى رَجُلٌ مِنْهُمْ وَاضِعًا إِصْبَعَيْهِ فِي أُذُنَيْهِ وَهُوَ يَقُولُ: ﴿ لَإِنْ اَشَرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

فلم يعزِّره عليُّ لكونه ما صرَّح بالسبِّ أو الطعن، لكن إذا كان الطعن معروفًا صريحًا ظاهرًا فالطاعن يُعزَّر، واللَّه أعلم.

أما من يستدل بهذا الدليل وأمثاله على عدم التعزير في التعريض بسبً الإمام فقوله لا يتجه؛ لأن حاصله أن عمر أو عليًّا أو عثمان ولي تركوا التعزير والعقوبة لمصلحة ما أو لهضم حقوق أنفسهم، كما ترك رسول اللَّه علي تعزير إمامهم الأول ذي الخويصرة الخارجي الذي نسب رسول اللَّه علي الجور، وقال له على الملأ: «اعدل»... الخ وإلا فإن عمر ولي هم بتعنيف من أساء إليه في القول، فعن ابْنِ عَبَّاسٍ وَكَانَ هَلَا أَخِيهِ الحُرِّ بْنِ قَيْسٍ، وَكَانَ النَّهُ مَ عُيَنْنَةُ بْنُ حِصْنِ بْنِ حُذَيْفَةَ فَنَزَلَ عَلَى ابْنِ أَخِيهِ الحُرِّ بْنِ قَيْسٍ، وَكَانَ مِنَ النَّهُ وَالنَّهُ وَكَانَ القُرَّاءُ أَصْحَابَ مَجَالِسٍ عُمَرَ مِنَ النَّهُ وَلَا القُرَّاءُ أَصْحَابَ مَجَالِسِ عُمَرَ مِنَ النَّهُ وَلَا القُرَّاءُ أَصْحَابَ مَجَالِسٍ عُمَرَ مَنَ النَّهُ وَالنَّهُ وَلَا القُرَّاءُ أَصْحَابَ مَجَالِسٍ عُمَرَ مَنَ النَّهُ وَالنَّهُ وَلَا القُرَّاءُ أَصْحَابَ مَجَالِسٍ عُمَرَ النَّهُ وَلَا القُرَّاءُ أَصْحَابَ مَجَالِسٍ عُمَرَ عَنَ النَّهُ وَالنَّهُ وَلَا القُرْاءُ أَصْحَابَ مَجَالِسٍ عُمَرَ النَّهُ وَلَا القُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَكَانَ القُرَاءُ أَصْحَابَ مَجَالِسٍ عُمَرَ عَلَى النَّهُ وَلَا القُرْاءُ أَنْ القُرْاءُ أَصْحَابَ مَجَالِسٍ عُمَرَ النَّهُ وَلَا النَّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا القُولُ القُولُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الل

<sup>(</sup>١) في «المصنف» (٧/ ٥٥٦). وروايته في «صحيح البخاري ومسلم»، واللَّه أعلم.

وَمُشَاوَرَتِهِ، كُهُولًا كَانُوا أَوْ شُبَّانًا»، فَقَالَ عُيَيْنَةُ لِابْنِ أَخِيهِ: يَا ابْنَ أَخِي، هَلْ لَكَ وَجْهُ عِنْدَ هَذَا الأَمِيرِ، فَاسْتَأْذِنْ لِي عَلَيْهِ، قَالَ: سَأَسْتَأْذِنُ لَكَ عَلَيْهِ، قَالَ: سَأَسْتَأْذِنُ لَكَ عَلَيْهِ، قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: «فَاسْتَأْذَنَ الحُرُّ لِعُيَيْنَةَ فَأَذِنَ لَهُ عُمَرُ»، فَلَمَّا دَحَلَ عَلَيْهِ قَالَ: هِيْ يَا ابْنَ الخَطَّابِ، فَوَاللَّهِ مَا تُعْطِينَا الجَزْلَ وَلَا تَحْكُمُ بَيْنَنَا عَلَيْهِ قَالَ: هِيْ يَا ابْنَ الخَطَّابِ، فَوَاللَّهِ مَا تُعْطِينَا الجَزْلَ وَلَا تَحْكُمُ بَيْنَنَا عَلَيْهِ قَالَ: هِيْ يَا ابْنَ الخَطَّابِ، فَوَاللَّهِ مَا تُعْطِينَا الجَزْلَ وَلَا تَحْكُم بَيْنَنَا بِالعَدْلِ، فَغَضِبَ عُمَرُ حَتَّى هَمَّ أَنْ يُوقِعَ بِهِ، فَقَالَ لَهُ الحُرُّ: يَا أَمِيرَ بِالعَدْلِ، فَغَضِبَ عُمَرُ حَتَّى هَمَّ أَنْ يُوقِعَ بِهِ، فَقَالَ لَهُ الحُرُّ: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ لِنَبِيِّهِ عَيْقِيدٍ: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْنَ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ المُؤْمِنِينَ، إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ لِنَبِيِّهِ عَيْقِيدٍ: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْنَ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ المُؤْمِنِينَ، إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ لِنَبِيِّهِ عَيْقِيدٍ: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْنَ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ المُؤْمِنِينَ، وَاللَّهِ مَا جَاوَزَهَا عُمَرُ الجَاهِلِينَ، «وَاللَّهِ مَا جَاوَزَهَا عُمَرُ حِينَ تَلَاهَا عَلَيْهِ، وَكَانَ وَقَافًا عِنْدَ كِتَابِ اللَّهِ الْخُوجِهِ البخاري (٢٤٤٤).

## سبُّ الطاعن على الأمراء لكونه يسيء الأدب معهم وردعه:

فلكل إمام أعداء، فأخرج ابن أبي عاصم(١) بإسنادٍ صحيح:

عن جبير بن مطعم قال: «إِنَّا لَوَاقِفُونَ مَعَ عُمَرَ ﴿ اللَّهُ عَلَى الْجَبَلِ بِعَرَفَةَ ، إِذْ سَمِعْتُ رَجُلًا يَقُولُ: يَا خَلِيفَةُ .

فَقَالَ أَعْرَابِيٌّ مِنْ خَلْفِي مِنْ آلِ لَهَبٍ: مَا لِهَذَا الصَّوْتِ قَطَعَ اللَّهُ ﴿ لَكُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قَالَ: فَسَبَبْتُهُ وَآذَيْتُهُ ".

قَالَ: «فَلَمَّا رَأَيْتُ الْجَمْرَة مَعَ عُمَرَ جَاءَتْ عَلَيه حَصَاةٍ فَأَصَابَتْ رَأْسَهُ

<sup>(</sup>۱) في «الآحاد والمثاني» (۸۱) من طريق عبد الرزاق عن معمر، وهو في «جامعه» (۱) في «الآحاد والمثاني» (۸۱)

<sup>(</sup>٢) وفي «تاريخ المدينة المنورة» (٣/ ٨٧٥): «وكانوا قومًا يعيفون».

<sup>(</sup>٣) وفي رواية معمر: «فشتمته وآذيته»، وهو موطن الشاهد.

فَفَتَحَتْ عِرْقًا مِنْ رَأْسِهِ فَسَالَ الدَّمْ».

فَقَالَ الرَّجُلُ: أُشْعِرَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ أَمَا وَاللَّهِ لَا يَقِفُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ بَعْدَ هَذَا الْعَام هَاهُنَا أَبَدًا.

فَالْتَفَتُّ فَإِذَا هُوَ ذَلِكَ اللَّهَبِيُّ .

قَالَ: فَوَاللَّهِ مَا خَرَجَ عُمَرُ رَضِّيُّ اللَّهِ مَا خَرَجَ عُمَرُ رَضِّيًّ اللَّهِ بَعْدَهَا ».

فهذا أمير المؤمنين .. لكن له خصوم .

وإذا قيل: إنما يشتم من يطعن على أمير المؤمنين عمر ويُسب، فيسبُّ من يطعن على الأمير العدل دون غيره.

فلينظر في الآثار الآتية عقبه، واللَّه المستعان على أهل الهوى.

#### ومن ذلك:

- ما أخرجه ابن المبارك:

عن رياح بن عبيدة قال: «كُنْتُ قَاعِدًا عِنْدَ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ، فَذُكِرَ الْحَجَّاجُ فَشَتَمْتُهُ، وَوَقَعْتُ فِيهِ.

فَقَالَ عُمَرُ: مَهْلًا يَا رِيَاحُ، إِنَّهُ بَلَغَنِي أَنَّ الرَّجُلَ يُظْلَمُ بِالْمَظْلَمَةِ، فَيَكُونُ فَلَا يَزَالُ الْمَظْلُومُ يَشْتِمُ الظَّالِمَ، وَيَنْتَقِصُهُ، حَتَّى يَسْتَوْفِي حَقَّهُ، وَيَكُونُ لِلظَّالِمِ الْفَضْلُ عَلَيْهِ»(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المبارك في «الزهد» (٦٨١)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (٧١١) وغيرهما بإسنادٍ لا بأس به.

- وتقدم قول ابن عباس في السعيد بن جبير:

«لَا تَعِبْ إِمَامَكَ ، لا تُعَنِّفْ إِمَامَكَ» ، و «لَا تَغْتَبْ إِمَامَكَ» .

ومن الغيبة والتعنيف والعتب ما يكون سبابًا.

فكأن ابن عباس رضي أيضًا نهى عن سباب الأمراء وأنكر على الفاعل والأمراء يومها كانوا أمراء جورة.

- وقول أنس بن مالك رضي الله عنواته الله عنواته الله

«نَهَانَا كُبَرَاؤُنَا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّه ﷺ قال: لَا تَسُبُّوا أُمَرَاءَكُمْ، وَلَا تَنُغُشُوهُمْ، وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاصْبِرُوا، فَإِنَّ الأَمْرَ قَرِيبٌ»(١٠).

وكان الأمراء في زمانهم: مروان بن الحكم، وعبد الملك بن مروان، وعبد الله بن زياد، والحجاج الثقفي، والغلمان (غلمان بني أمية) الذين كان هلاك الأمة على أيديهم، ويزيد بن معاوية. . إلخ.

وهذا النهي من كبار الصحابة عامٌ، فمن خصصه بأمراء العدل؟ وبأي دليل خصّصه؟

- وأخرج هناد بإسنادٍ صحيح عن الزبرقان قال:

«كنتُ عند أبي وائل (٢) فجعلتُ أسبُّ الحجَّاج وأذكر مساوئه، قال: لا تَسُبَّهُ، وما يُدريك لعلَّه قال: اللَّهم اغْفِرْ لي، فغَفَر له (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في «السُّنة» (١٠١٥) وغيره، بسندٍ قوي عن أنس.

<sup>(</sup>٢) وهو شقيق بن سلمة تلميذ كبار الصحابة ابن مسعود وغيره.

<sup>(</sup>٣) أخرجه هناد في «الزهد» (٢/ ٤٦٤)، ومن طريقه أبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٢٠١)=

- وأخرج أحمد في «الزهد»(١) بسندٍ حسن:

عن عمر بن الفضل قال:

«سألت أبا العلاء، والحجاج في عباءةٍ فقلت: يا أبا العلاء أسبُ الحجاج؟

قال: ادْعُ له بالصَّلاح فإنَّ صلاحَه خيرٌ لك».

- وأخرج ابن الجعد وغيره وبإسنادٍ صحيح لطرقه:

عن زائدة بن قدامة قال:

«قُلْتُ لِمَنْصُورِ بْنُ الْمُعْتَمِرِ: الْيَوْمُ الَّذِي أَصُومُ فِيهِ أَقَعُ فِي الْأُمَرَاءِ؟ قَالَ: لَا، قُلْتَ: فَأَقَعُ فِيمَنْ يَتَنَاوَلُ أَبَا بَكُر وَعُمَرَ؟ قَالَ: نَعَمْ».

وفي رواية: "أَنَالُ مِنَ السُّلْطَانِ شيئًا؟ فَقَالَ: لَا . . . " (٢).

سادسًا: سبُّ المتعصبين في الباطل والمتكلمين بنُكر القول:

يجوز سبُّ المتعصبين في الباطل ومن يتكلَّم بمنكر القول، بل والإغلاظ في سبِّه.

وأظهر الأدلة على ذلك ما أخرجه البخاري في حادثة الإفك، قال عليه

<sup>=</sup> من طريق عبدة وهو ابن سليمان الكلابي، عن الزبرقان، عن أبي وائل به، والزبرقان هو ابن عبد اللَّه أبو بكر الأسدي الكوفي السراج، وثقه غير واحد، ترجمته في «تاريخ الإسلام».

<sup>(</sup>١) (الزهد) لأحمد (١٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن الجعد في «الجعديات» (٨٢٧)، وأبو نعيم في «الحلية» (٤٧٥).

على المنبر: «مَنْ يَعْذُرُنِي مِنْ رَجُلِ بَلَغَنِي أَذَاهُ فِي أَهْلِي؟ فَوَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى الْمنبر عَلَى أَهْلِي إِلَّا خَيْرًا وَقَدْ ذَكَرُوا رَجُلًا مَا عَلِمْتُ عَلَيْهِ إِلَّا خَيْرًا وَمَا كَانَ يَدْخُلُ عَلَى أَهْلِي إِلَّا مَعِي».

فَقَامَ سَعْدُ بْنُ مُعَاذٍ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَنَا وَاللَّهِ أَعْذُرُكَ مِنْهُ إِنْ كَانَ مِنَ الأَوْسِ ضَرَبْنَا عُنُقَهُ، وَإِنْ كَانَ مِنْ إِخْوَانِنَا مِنَ الْخَزْرَجِ أَمَرْتَنَا فَفَعَلْنَا فِيهِ أَمْرُكَ.

فَقَامَ سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ وَهُوَ سَيِّدُ الْخَزْرَجِ -وَكَانَ قَبْلَ ذَلِكَ رَجُلًا صَالِحًا وَلَكِنِ احْتَمَلَتْهُ الْحَمِيَّةُ - فَقَالَ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ لَا تَقْتُلُهُ وَلَا تَقْدِرُ عَلَى ذَلِكَ.

فَقَامَ أُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ فَقَالَ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ وَاللَّهِ لَنَقْتُلَنَّهُ فَإِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ.. الحديث(١٠).

قال العراقي في «طرح التثريب»(٢) عن القاضي قال:

«فيه: جواز سبِّ المتعصب في الباطل، والمتكلم بنُكر القول، والإغلاظ في سبِّه بما يشبه صفته، وإن لم يكن فيه حقيقة، لقول أسيد: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللَّهِ وَاللَّهِ لَنَقْتُلَنَّهُ فَإِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ »(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤١٤١)، ومسلم (٢٧٧٠).

<sup>(</sup>۲) «طرح التثريب» (۸/ ٦٢).

<sup>(</sup>٣) وحاشا سعدًا من النفاق، ولكن لما كان منه من ظاهر التعصب لابن أبي المنافق عَرَّض له بمثل هذا القول الغليظ، ورسول اللَّه ﷺ ما أنكر هذا مع علمه بعدم نفاق سعد بن عبادة، فدل هذا على جوازه، وأنه لا ملامة على من سَبَّ مَن تعصب للخارجي والمبتدع أن يُرمى بالخارجية والبدعية، فلا يُستغرب.

وإنما كان ذلك كذلك لكون العصبية محرمة ينشأ منها مفاسد:

قال الشافعي في «الأم»(١) في معرض ردِّ شهادة أهل التعصب:

«من أظهر العصبية بالكلام فدعا إليها، وتألف عليها، وإن لم يكن شهر بنفسه بقتال فيها، فهو مردود الشهادة؛ لأنه أتى محرمًا لا اختلاف بين علماء المسلمين علمته». اه

وقال في نفس الموطن:

«فإذا صار رجلٌ إلى خلاف أمر اللَّه -تبارك وتعالى اسمه- وأمر رسوله عَلَيْ سبب يُعذَر به، يخرج به من العصبية، كان مقيمًا على معصية، لا تأويل فيها، ولا اختلاف بين المسلمين فيها، ومن أقام على مثل هذا كان حقيقًا أن يكون مردود الشهادة» كذا.

وعدَّ الهيثمي في «الزواجر»(٢) التعصب للمذاهب والأهواء من الكبائر.

وقال ابن القيم (٣) عمن يترك الحق تقليدًا وتعصبًا:

«. . . أقل درجاته أن يكون فاسقًا».

وقال العراقي(٤) عن القاضي عياض في شرح حديث الإفك:

<sup>(</sup>۱) ((الأم) (٦/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>۲) «الزواجر» (۱/ ۱٤۲).

<sup>(</sup>٣) في «الطرق الحكمية» (ص١٤٧).

<sup>(</sup>٤) في «طرح التثريب» (٨/ ٦٢).

«إن التعصب في الباطل يخرج عن اسم الصلاح لقول عائشة وَ الله الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ ا وَكَانَ قَبْلَ ذَلِكَ رَجُلًا صَالِحًا - وَلَكِن احْتَمَلَتْهُ الْحَمِيَّةُ »(١).

وتبرأ ابن حزم من هذه الفعلة -أعنى: التعصُّب- وقال:

«فلا كبيرة أعظم منها»(٢).

وقال التفتازاني (٣) في ذكر صورة التعصب:

«اعلم أن البدعة لا تخلو من أحد الأمرين: إما تعصب وإما سفه، لأنه إن كان وافر العقل عالمًا بقبح ما يعتقده ومع ذلك يعاند الحق ويكابره فهو المتعصب».

وهذا قول بعض السلف في العصبية:

أخرج ابن سعد في «طبقاته» بسندٍ صحيح عن أبي السليل القيسي التابعي الثقة قال:

«أَتَيْتُ صِلَةَ الْعَدَوِيَّ فَقُلْتُ لَهُ: يَا صِلَةُ، عَلَّمْنِي مِمَّا عَلَّمَكَ اللَّهُ.

فَقَالَ لِي: أَنْتَ مَثَلِي. أَوْ نَحْوِي. يَوْمَ أَتَيْتُ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَتَعَلَّمُ مِنْهُمْ.

قَالَ: فَقُلْتُ: عَلِّمْنِي مِمَّا عَلَّمَكَ اللَّهُ.

فَقَالَ: انْتَصِح الْقُرْآنَ، وَانْصَحْ لِلْمُسْلِمِينَ، وَكَثِّرْ فِي دُعَاءِ اللَّهِ مَا

<sup>(</sup>١) والحديث بذلك في «الصحيحين» تقدم.

<sup>(</sup>۲) «الإحكام في أصول الأحكام» (٦/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٣) في كتابه «شرح التلويح على التوضيح» (٢/ ٩٢).

اسْتَطَعْتَ، وَلا تَكُونَنَّ قَتِيلَ الْعَصَا، قَتِيلَ عَمِيَّةٍ جَاهِلِيَّةٍ، فَإِنِّي لا أُبَالِي أُبَالِي أَبَالِي أَبِرِجْلِهِ.

وَإِيَّاكَ وَقَوْمًا يَقُولُونَ: نَحْنُ الْمُؤْمِنُونَ وَلَيْسُوا مِنَ الإِيمَانِ عَلَى شَيْءٍ، وَهُمُ الْحَرُورِيَّةُ. ثَلاثَ مَرَّاتٍ»(١٠).

فقوله: «فَإِنِّي لا أُبَالِي أَبِرِجْلِ خِنْزِيرٍ جَرَرْتُ أَوْ بِرِجْلِهِ» يعني: المتعصب الذي يقتل في العصبية، وقوله هذا ليس من السباب والشتم الممنوع منه، لكونه في موطنه واللَّه الموفق.

#### سابعًا: سباب الكفار:

تقدم قوله ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِم فُسُوقٌ».

# ومفهوم المخالفة:

أن سباب الكافر جائز.

ولكن إذا كان كافرًا معاهدًا فهو أذى له، وقد نهى رسول اللَّه ﷺ عن إيذائه، فلا يعمل بمفهوم المخالفة للحديث في حق الذمي المعاهد(٢).

وقد قال رسول اللَّه ﷺ: «أَلَا مَنْ ظَلَمَ مُعَاهِدًا أَوِ انْتَقَصَهُ أَوْ كَلَّفَهُ فَوْقَ طَاقَتِهِ أَوْ أَخَذَ مِنْهُ شَيْئًا بِغَيْرِ طِيبِ نَفْسٍ فَأَنَا حَجِيجُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(").

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في «طبقاته» (٧/ ١٣٤) بسندٍ صحيح.

<sup>(</sup>٢) انظر: «توضيح الأحكام» (٧/ ٤١٢)، و«سبل السلام» (٢/ ٦٦٣).

<sup>(</sup>٣) راجع تخريجي له في كتابي «الفوائد النيرة» (٦٢٧)، وقد أخرجه أبو داود (٣٠٥٢).

وهو حديث حسن، وقد صححه عبد الحق الإشبيلي.

فلا يُعمل بالمفهوم في حق الكافر الذمي.

وفي «صحيح البخاري»(۱) عن عبد اللَّه بن عمرو رَهِ عن النبي عَيْدٍ قَال : «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا».

لكن إذا كان لا عهدله فلا حرمة له، ويجوز سبُّه بدلالة مفهوم المخالفة كما تقدم.

وقد لعن رسول اللَّه ﷺ بعض الكفار، واللعن أكبر من مجرد السبِّ.

فقال: «اللَّهُمَّ الْعَنْ شَيْبَةَ بْنَ رَبِيعَةَ، وَعُتْبَةَ بْنَ رَبِيعَةَ، وَأُمَيَّةَ بْنَ خَلَفٍ كَمَا أَخْرَجُونَا مِنْ أَرْضِنَا إِلَى أَرْضِ الوَبَاءِ...»(٢).

وفي رواية أخرى قال: «اللَّهُمَّ الْعَنْ فُلَانًا وفُلَانًا» بعد الرفع من الركوع (٣).

ولعن أحياءً من العرب().

وسيأتي مزيد لعن لبعض الكفار وبعض العصاة.

وكفار قريش لما ألقوا سلا الجزور بين كتفي النبي ﷺ، وهو ساجد،

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٣١٦٦).

<sup>(</sup>٢) كما في «صحيح البخاري» (١٨٨٩).

<sup>(</sup>٣) كما في «صحيح البخاري» (٢٩).

<sup>(</sup>٤) كما في «صحيح البخاري» (٤٥٦٠).

وَثَبَتَ النَّبِيُ عَلِيهِ سَاجِدًا، فَضَجِكُوا حَتَّى مَالَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ مِنَ الضَّجِكِ، فَانْطَلَقَ مُنْطَلِقٌ إِلَى فَاطِمَةَ الشَّرِ وَهِيَ جُويْرِيةٌ -، فَأَقْبَلَتْ تَسْعَى، وَثَبَتَ النَّبِيُ عَلِيهٌ سَاجِدًا حَتَّى أَلْقَتْهُ عَنْهُ وَأَقْبَلَتْ عَلَيْهِمْ تَسُبُّهُمْ، فَلَمَّا تَسْعَى، وَثَبَتَ النَّبِيُ عَلِيهٌ الصَّلَاةَ قَالَ: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ، اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ، اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ، اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِعَمْرِو بْنِ هِسَامٍ، فِقُرَيْشٍ، اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِعَمْرِو بْنِ هِسَامٍ، وَعُتْبَةَ بْنِ رَبِيعَةَ، وَالْوَلِيدِ بْنِ عُتْبَةَ، وَأُمْيَّةَ بْنِ خَلَفٍ، وَعُمَارَةَ بْنِ رَبِيعَةَ، وَالْوَلِيدِ بْنِ عُتْبَةَ، وَأُمْيَّةَ بْنِ خَلَفٍ، وَعُقْبَةَ بْنِ رَبِيعَةَ، وَالْوَلِيدِ بْنِ عُتْبَةَ، وَأُمْيَّةَ بْنِ خَلَفٍ، وَعُمَارَةَ بْنِ الْوَلِيدِ الْوَلِيدِ بْنِ عُتْبَةَ، وَأُمْيَّةَ بْنِ خَلْفٍ، وَعُمَارَةَ بْنِ الْوَلِيدِ الْوَلِيدِ بْنِ عُتْبَةَ، وَأُمْيَّةَ بْنِ خَلْفٍ، وَعُمَارَةَ بْنِ الْوَلِيدِ اللَّهِ: فَوَاللَّهِ لَقَدْ رَأَيْتُهُمْ وَعُمَارَةَ بْنِ الْوَلِيدِ عَلِيبِ بَدْرٍ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ يَعَيْظٍ: وَقُولِيبِ اللَّهِ عَلَيْ الْوَلِيدِ بَدْرٍ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ يَعَيْدِ: وَوَاللَّهِ لَقَلْ لِيلِ الْعَلِيبِ بَدْرٍ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ. وَقُولَا اللَّهِ عَلَيْهِ الْمَالِيبِ لَعْنَةً اللَّهِ الْقَلِيبِ لَعْنَةً اللَّهِ الْقَلِيبِ لَعْنَةً اللَّهِ الْقَلِيبِ لَعْنَةً اللَّهِ الْقَلِيبِ لَعْنَةً اللَّهِ الْمَالِيلِيلِ الْعَلِيبِ لَعْنَةً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الْمَالِيلِيلِ الْمُؤْمِنِ الْمَالِيلِيلِيلِهِ الْمَالِيلِيلِ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَلِيلِ الْمُؤْمِ اللَّهِ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهِ الْمَعْرَاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الْمَالِلَهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# ولكن:

إذا كان سبُّ الكافر يتأذى به الحي المسلم فلا يجوز سبُّه؛ لأن إيذاء المسلم حرام.

ودليله قوله ﷺ: «لَا تَسُبُّوا الْأَمْوَاتَ ، فَتُؤْذُوا الْأَحْيَاءَ "(٢).

وإيذاء المسلم الحي حرام.

قال ابن رشيد:

«إِنَّ سَبَّ الْكَافِرِ يَحْرِمَ إِذَا تَأْذَى بِهِ الْحِي الْمَسْلُمِ» حكاه عنه الصنعاني في «سبل السلام» (١/ ٥١٠).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٥٢٠) وغيره.

<sup>(</sup>٢) وهو صحيح: أخرجه الترمذي (١٩٨٢)، وأحمد (١٨٢١٠) وغيرهما.

لكن يحل إذا لم يحصل به الأذى.

وأما المسلم فيحرم سبُّه إذا مات، لكن يبين ضلاله إذا كان، وليس هذا من السباب الممنوع منه فتنبَّه.

فقد يكون فيه مصلحة للميت إذا أريد تخليصه من مظلمة وقعت منه فإنه يحسن، بل يجب، ولو اقتضى ذلك سبَّه لعدم الاقتداء به إن كان ناشرًا لمنكر يؤتسى به فيه.

فسبُّ الميت كالغيبة، فإن كان معلنًا بمنكر أو بدعة جاز، وإن كان مسرًّا لم يجز لأن الواجب الستر.

وأما الحربي فهو كالكافر يجوز سبُّه؛ لأنه لا حرمة له.

وقد قال رسول اللَّه ﷺ: «لَا تَسُبُّوا الْأَمْوَاتَ، فَإِنَّهُمْ قَدْ أَفْضَوْا إِلَى مَا قَدَّمُوا»(١).

وقد ذكر الصنعاني عن البعض استظهار أن هذا مخصص بجواز سبِّ الكافر، لما حكاه اللَّه من ذمِّ الكفار في كتابه العزيز كعادٍ وثمود وأشباههم (٢).

ثم قال: «قلت (الصنعاني): لكن قوله: «قَدْ أَفْضَوْ ا إِلَى مَا قَدَّمُوا» علة عامة للفريقين، معناها: أنه لا فائدة تحت سبّهم والتفكه بأعراضهم، وأما ذكره تعالى للأمم الخالية بما كانوا فيه من ضلال فليس المقصود ذمّهم، بل

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (١٣٩٣).

<sup>(</sup>٢) «سبل السلام» (١/ ١٠٥).

تحذيرًا للأمة من تلك الأفعال التي أفضت بهم إلى الوبال، وبيان محرمات ارتكبوها، وذكر الفاجر بخصال فجوره لغرض جائز وليس من السبِّ المنهى عنه، فلا تخصيص بالكفار». اه،

واللَّه أعلم

ثامنًا: حرمة السباب بين المسلمين والمشركين إذا كان يجلب سبابًا للإسلام أو للّه أو الرسول عَلَيْهُ:

فخشية أن يتطاول أهل الشرك على المسلمين فيسبّوا اللَّه أو النبي أو دين الإسلام حرم سبُّه، فقال اللَّه تعالى ما قال.

وقد اسْتَبَّ رَجُلَانِ: رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ، وَرَجُلٌ مِنَ الْيَهُودِ.

قَالَ الْمُسْلِمُ: وَالَّذِي اصْطَفَى مُحَمَّدًا عَلَى الْعَالَمِينَ!

فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: وَالَّذِي اصْطَفَى مُوسَى عَلَى الْعَالَمِينَ.

فَرَفَعَ الْمُسْلِمُ يَدَهُ عِنْدَ ذَلِكَ فَلَطَمَ وَجْهَ الْيَهُودِيِّ، فَذَهَبَ الْيَهُودِيُّ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيًا الْمُسْلِم. النَّبِيِّ عَلِيًا اللَّهِ فَأَخْبَرَهُ بِمَا كَانَ مِنْ أَمْرِهِ وَأَمْرِ الْمُسْلِم.

فَدَعَا النَّبِيُّ عَلَيْهِ الْمُسْلِمَ فَسَأَلَهُ عَنْ ذَلِكَ فَأَخْبَرَهُ.

فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لَا تُخَيِّرُونِي عَلَى مُوسَى؛ فَإِنَّ النَّاسَ يَصْعَقُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَصْعَقُ مَعَهُمْ، فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَفِيقُ، فَإِذَا مُوسَى بَاطِشٌ جَانِبَ

الْعَرْشِ، فَلَا أَدْرِي أَكَانَ فِيمَنْ صَعِقَ فَأَفَاقَ قَبْلِي، أَوْ كَانَ مِمَّنِ اسْتَثْنَى اللَّهُ»(۱).

مع أن محمدًا ﷺ أفضل من موسى علي ، بل هو سيد بني آدم علي .

وقال ﷺ: ﴿ لَا يَنْبَغِي لِعَبْدٍ أَنْ يَقُولَ: أَنَا خَيْرٌ مِنْ يُونُسَ بْن مَتَّى ﴾(٢).

وقال ﷺ: «لَا تُفَضِّلُوا بَيْنَ أَنْبِيَاءِ اللَّهِ»(٣)، والشاهد: عدم سبِّهم - أعنى: الكفار - إن كان ذريعة شر.

تاسعًا: سبُّ الأموات (أموات المسلمين):

سباب الأموات من المسلمين حرام، ففيه حرمة للنهي الوارد في ذلك، ثم حرمة أخرى وهي إيذاء الأحياء، فإن من سُبَّ ميِّته تأذَّى عادةً.

وفي حديث عائشة رَجِينًا قالت: قال رسول اللَّه عَلَيْتُهُ:

«لَا تَسُبُّوا الْأَمْوَاتَ ، فَإِنَّهُمْ قَدْ أَفْضَوْ ا إِلَى مَا قَدَّمُو ا ( \* . . . . . . . . . . . . . .

وعن المغيرة بن شعبة رضي قال: قال رسول اللَّه ﷺ:

«لَا تَسُبُّوا الْأَمْوَاتَ ، فَتُؤْذُوا الْأَحْيَاءَ »(°).

فترك سباب الأموات ولو كانوا كفارًا يتأذَّى بسبِّهم المسلم هو المتعيّن، ولا ينبغي الخلاف في هذا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤١١)، ومسلم (٢٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣٩٥)، ومسلم (٢٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) وهذا لفظ مسلم (٢٣٧٣).

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه البخاري (١٣٩٣).

<sup>(</sup>٥) صحيح: أخرجه الترمذي (١٩٨)، وأحمد (١٨٢٠٩).

اللهم إلا أن يكون الميت صاحب بدعة ، ويتأثر بها الناس ، فلا بد من بيان حاله وتعرية مقاله ، وبيان إفساد بدعته في الناس ، يتأذّى من يتأذّى ، ويسخط من يسخط ، لأن به حفظ الدين ولا يحفظ إلا ببيان ذلك ، وهو العهد الذي أخذه اللّه على أهل العلم ليبيّننّه للناس ولا يكتمونه .

فحفظ الدِّين هو المقدَّم.

فالقول بأن سيد قطب مبتدع مثلًا وزائغ عن الحق لطعنه في الأنبياء والصحابة، وصرف القراء بمقاله وكتابته إلى مخالفة السير الذي سار عليه السلف هو المتعين أما قد يعذره الله بجهله أم لا فهذا لا دخل لنا به.

وكذا حسن البنا، وكذا من سار على دربهما.

هذا لا يدخل في السباب، وإن تأذّى بعض المسلمين من أهل البدع أو الجهلة العوام أو أقاربه، فلا عبرة بتأذي هؤلاء، لأنه لا أوجب -والحالة هذه - من حفظ الدين والمنهج لكن بيان جرائمه بغير سب إن كان فهو آمن من تعصُّب قوم له فيهلكون فإن سُبَّ فبكلمة «مبتدع»، «زائغ»، «منحرف»، . . . أو لا واللَّه أعلم، واللَّه الموفق.

كما أن الطعن في الأحياء الذين يتعصبون للشيوخ -والتعصب للشيوخ كبيرة كما تقدم-، الطعن فيهم واجب ليحذرهم الناس، فإذا شتم أو سبَّ بحقِّ فلا لوم ولا ذنب في ذلك، شريطة ألا يتعدى الحق في الرجل.

وقد قال تعالى: ﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَأُعْدِلُواْ﴾ [الأنعام: ١٥٢].

ومعلوم أن شخصًا ما مبتدعًا لابد أن يتعصَّب له فئات من الناس مهما كان مبطلًا.

فليُقل بالحق وإن كان مرًّا.

ومن أرضى الناس بسخط اللَّه سخط اللَّه عليه وأسخط عليه الناس، ومن أرضى اللَّه بسخط الناس رضى اللَّه عنه وأرضى عنه الناس.

فليُقل بالحق وإن كان مرَّا -وإنه لمُرُّ- نسأل اللَّه الهداية والصبر على أذى الخلق، والعفو والعافية واللَّه المستعان.

وليعلم أن الكلام عن الأموات إذا كان لا فائدة منه فيمنع، فلا يسبّهم الشخص للتفكُّه بأعراضهم.

وإنما ذكر اللَّه تعالى ذم الكفار في الأمم الخالية لما كانوا فيه من الضلال، وليس المقصود ذمهم -فقد أفضوا إلى ما قدموا-، بل تحذيرًا للأمة من أفعالهم التي أفضت بهم إلى الوبال والمحرمات التي ارتكبوها، فإن ذكر الفاجر بخصال فجوره لغرض جائز ليس من السب المنهي عنه(۱).

وقد مُرَّ على رسول اللَّه ﷺ بجنازة فأثنوا عليها شرَّا، ولم ينكر ﷺ بل أقرَّهم وقال في آخر الحديث: «أَنْتُمْ شُهَدَاءُ...»(٢٠).

والظاهر أن هذا الذي أثنوا عليه شرًّا كان مسلمًا لم يكن كافرًا ، فإنه لو كان كافرًا ما زادوا على وصفه بالكفر ، فإن ذلك شر الشر ، ولا شر أعظم منه .

فلو كان كافرًا ما تعرَّضوا لذمِّه بغير كفره.

<sup>(</sup>۱) انظر: «سبل السلام» (۱/ ۱۰ه).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣٦٧) ومسلم (٩٤٩).

واستظهر القرطبي في جوابه لإقراره عَلَيْهُ باحتمال أنه كان مستظهرًا بالشر، ليكون من باب لا غيبة لفاسق، أو احتمال حمل النهي عن سبِّ الأموات على ما بعد الدفن.

وأيَّد ذلك الصنعاني فقال:

«وهو الذي يناسب التعليل بإفضائهم إلى ما قدَّموا، فإن الإفضاء الحقيقي بعد الدفن»(١).

## عاشرًا: حكم سبِّ المسلم للذمِّي المعاهَد والعكس:

ليس في ذلك حدُّ على من سبَّ المسلم أو الذمي، وإنما فيه التعزير الذي يقدِّره الحاكم أو القاضي، وهذا التعزير سواء كان المسبوب حيًّا أو متًا.

لكن إذا كان سباب المسلم للذمي يجر الذمي إلى سباب دين الإسلام أو المسلمين فيحرم من باب سدِّ الذريعة .

ولو كان دينه محرَّفًا كما أشرنا .

وقد قال تعالى: ﴿ وَلَا تَسُبُّوا اللَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوًا يَغَيْرِ عِلَّمِ ﴾ [الأنعام: ١٠٨].

فهذا يمنع من باب سدِّ الذريعة .

وكذلك سبّ آلهة المشركين، وهذا لا خلاف فيه فيما أعلم، واللّه أعلم.

<sup>(</sup>۱) «سبل السلام» (۱/ ۰۱۰).

وأما إذا سبَّ الذميُّ المسلمَ ففيه التعزير وينتقض عهده، إن كان دخل بلاد المسلمين بعهد أمان، وقد تناولنا هذا كما تقدم بأوسع، واللَّه أعلم.

# الحادي عشر: سباب الصائم لمن سبَّه:

يمنع سباب الصائم حتى لمن يسبُّه، لقوله عَيْكِيُّد:

«اللَّهُ كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ إِلَّا الصِّيَامَ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ وَالصِّيَامُ جُنَّةُ وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمِ أَحَدِكُمْ فَلَا يَرْفُثْ وَلَا يَصْخَبْ فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلْ إِنِّي امْرُؤٌ صَائِمٌ»(۱).

وفي رواية<sup>(٢)</sup>:

«وَإِنِ امْرُؤٌ قَاتَلَهُ أَوْ شَاتَمَهُ فَلْيَقُلْ إِنِّي صَائِمٌ مَرَّتَيْنِ».

والأصل في النهي التحريم، لكنه في الآداب محمول على الكراهة، وإلا فالجزاء بالمثل جائز عمومًا في الصيام وغيره لقوله تعالى: ﴿فَنَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمُ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمُ ﴾ [البقرة: ١٩٤].

ولكن على الإنسان أن يحسِّن خلقه، فيتجاوز عمَّن أساء إليه، ويعطي من حرمه، ويعفو عمن ظلمه، ليعظم أجره وهم صائم، هذا خير.

ليختلف يوم صومه عن يوم فطره، واللَّه الموفق، فليسأل التوفيق.

الثاني عشر: سباب الفُسَّاق:

تقدم أن سباب الفساق جائز للحاجة، وإن كان المسبوب مسلمًا،

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (١٩٠٤)، ومسلم (١١٥١).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه البخاري (١٨٩٤).

وذلك لزجره أو للتحذير من فعله، أو لعقوبته، كأن يسبه عند القاضي يذكره بما فيه.

وقد لعن الصحابة رهي الجارَ المؤذي.

ولعن رسول اللَّه ﷺ النامصة والمتنمِّصة والمتفلِّجات للحُسْن.

وقوله ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ» يعمَّه، إذ إن الفاسق لم يخرج بفسقه عن دائرة الإسلام، إلا إذا كان الفسق من نوع الفسق المكفّر.

وقد سبَّ رسول اللَّه ﷺ رجلًا فقال: «بِئْسَ أَخُو الْعَشِيرَةِ»، فلما جاء تطلَّق الرسول ﷺ في وجهه وانبسط، فلما سألته عائشة ﴿ إِنَّ شَرَّ النَّاسِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ شَرِّهِ»(۱).

وقد اختلف العلماء في جواز سبِّه بما هو مرتكب له من المعاصى:

فذهب الأكثر إلى جوازه؛ لأن المراد بالمسلم في الحديث: الكامل بالإسلام، والفاسق ليس كذلك.

وبحديث: «اذْكُرُوا الفَاسِقَ كَيْ يَحْذَرَهُ النَّاسُ»،

ولكنه حديث ضعيف، أنكره أحمد،

وقال البيهقي: «ليس بشيء».

والأكثر يقولون بأنه يجوز أن يقال للفاسق: يا فاسق، ويا مفسد، وكذا في غيبته بشرط قصد النصيحة له أو لغيره، لبيان حاله، أو للزجر عن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٠٣٢)، ومسلم (٢٥٩١).

صنيعه لا لقصد الوقيعة فيه.

فلابد من قصدٍ صحيح، إلا أن يكون جوابًا لمن يبدؤه بالسبّ، فإنه يجوز له الانتصار لنفسه لقوله تعالى: ﴿ وَلَمَنِ النَّصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَيْكَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيلٍ ﴾ [الشورى: ٤١]،

ولقوله ﷺ: «الْمُسْتَبَّانِ مَا قَالَا فَعَلَى الْبَادِئِ، مَا لَمْ يَعْتَدِ الْمَظْلُومُ». أخرجه مسلم (٢٥٨٧).

ولكنه لا يجوز أن يتعدى، ولا يسبُّه بأمر كذب(١).

وقد تقدم مزيد في إثم المستبين قبل.

# الثالث عشر: سبُّ أو لعن أصحاب المعاصي:

تقدم جواز لعن الكفار عمومًا وتعيينًا، وأما لعن أصحاب المعاصي من المسلمين -وهم الفساق-، فهناك عدة أحاديث فيها تجويز اللعن لبعض أصحاب هذه المعاصى تؤيد الجواز.

\* فتقدم لعن الصحابة -عبد اللَّه بن أوفي وغيره- الخوارج.

\* وفي حديث أبي هريرة و الله قال: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ يَشْكُو جَارَهُ، فَقَالَ: «اذْهَبْ فَاصْبِرْ» فَأَتَاهُ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا، فَقَالَ: «اذْهَبْ فَاطْرَحْ مَتَاعَكَ فِي الطَّرِيقِ».

فَطَرَحَ مَتَاعَهُ فِي الطَّرِيقِ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ فَيُخْبِرُهُمْ خَبَرَهُ. فَجَعَلَ النَّاسُ يَلْعَنُونَهُ: فَعَلَ اللَّهُ بِهِ، وَفَعَلَ، وَفَعَلَ.

<sup>(</sup>۱) راجع «سبل السلام» (۲/ ٦٦٣).

فَجَاءَ إِلَيْهِ جَارُهُ فَقَالَ لَهُ: ارْجِعْ لَا تَرَى مِنِّي شَيْئًا تَكْرَهُهُ" (١).

فهذا تعيين في اللعن لمسلم على معصية.

\* وفي «الصحيح»(٢) عن ابن مسعود رضي قال:

«لَعَنَ اللَّهُ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُوتَشِمَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ الْمُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللَّهِ».

فَبَلَغَ ذَلِكَ امْرَأَةً مِنْ بَنِي أَسَدٍ يُقَالُ لَهَا: أُمُّ يَعْقُوبَ فَجَاءَتْ فَقَالَتْ: إِنَّهُ بَلَغَنِي عَنْكَ أَنَّكَ لَعَنْتَ كَيْتَ وَكَيْتَ.

فَقَالَ: «وَمَا لِي أَلْعَنُ مَنْ لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، ومَنْ هُوَ فِي كِتَابِ اللَّهِ . . ».

فهذا لعن تعميم لأصحاب هذه المعاصي.

\* ومثله قول أبي هريرة رَفِيْكُهُ عن النبي عَلَيْلَةٍ:

«لَعَنَ اللَّهُ الْوَاصِلَةَ وَالْمُسْتَوْصِلَةَ وَالْوَاشِمَةَ وَالْمُسْتَوْشِمَةَ»(").

\* ومنها: لعن المرابي ومن أعانه على ذلك بأيِّ وجه من الوجوه:

قال عبد اللّه بن مسعود رضي اللّه : «لَعَنَ رَسُول اللّهِ ﷺ آكِلَ الرِّبَا وَمُوكِلُهُ» (١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (١٥٣٥) بإسنادٍ ثابت خرجته في كتابي «فقه التعامل مع الجار وبيان حقوقه».

<sup>(</sup>٢) البخاري (٤٨٨٦)، ومسلم (٢١٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٩٩٣٣)، وهو عند مسلم (٢١٢٤) عن ابن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٤) وهذا في «صحيح مسلم» (١٥٩٧) عن ابن مسعود.

وفى حديث جابر رضيطه :

لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ آكِلَ الرِّبَا وَمُؤْكِلَهُ وَكَاتِبَهُ وَشَاهِدَيْهِ وَقَالَ: «هُمْ سَوَاءٌ»(۱).

\* وفي حديث عبد اللَّه بن عمرو رَفِيْهُمْ قال:

«لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ عَيَّكِيَّ الرَّاشِيَ وَالْمُرْتَشِيَ»(٢).

\* وفي حديث أبي هريرة رَضِيًّانه، عن النبي ﷺ قال:

«لَعَنَ اللَّهُ السَّارِقَ يَسْرِقُ الْبَيْضَةَ ، فَتُقْطَعُ يَدُهُ ، وَيَسْرِقُ الْحَبْلَ (") ، فَتُقْطَعُ يَدُهُ » وَيَسْرِقُ الْحَبْلَ (") ، فَتُقْطَعُ يَدُهُ » (٤٠٠ .

\* و «مَرَّ ابْنُ عُمَرَ ﴿ إِنْ عُمَرَ ﴿ مِنْ قُرَيْشٍ قَدْ نَصَبُوا طَيْرًا وَهُمْ يَرْمُونَهُ. وَقَدْ جَعَلُوا لِصَاحِبِ الطَّيْرِ كُلَّ خَاطِئَة مِنْ نَبْلِهِمْ. فَلَمَّا رَأَوْا ابْنَ عُمَرَ تَفَرَّقُوا. فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: مَنْ فَعَلَ هَذَا. إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: مَنْ فَعَلَ هَذَا. إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَعَنَ اللَّهُ مَنْ فَعَلَ هَذَا. إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَعَنَ مَنِ اتَّخَذَ شَيْئًا فِيهِ الرُّوحُ، غَرَضًا » (٥٠).

\* وقال رسول اللَّه ﷺ: «لَعَنَ اللَّهُ مَنْ لَعَنَ وَالِدَهُ، وَلَعَنَ اللَّهُ مَنْ ذَبَحَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٥٩٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٥٨٠) بإسنادٍ جيد.

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه البخاري (٦٧٨٣).

<sup>(</sup>٤) قال الأعمش راوي الحديث: «كانوا يرون أنه بيض الحديد، والحبل كانوا يرون أن منها ما يسوى دراهم» وليس المقام مقام تفصيل ذلك تفصيله في كتاب الحدود.

<sup>(</sup>٥) صحيح: أخرجه مسلم (١٩٥٨).

لِغَيْرِ اللَّهِ، وَلَعَنَ اللَّهُ مَنْ آوَى مُحْدِثًا، وَلَعَنَ اللَّهُ مَنْ غَيَّرَ مَنَارَ الأَرْض "(۱).

\* وفي حديث جابر ضَعْظَهُ: أَنَّ النَّبِي ﷺ مَرَّ عَلَيْهِ حِمَارٌ قَدْ وُسِمَ فِي وَجْهِهِ فَقَالَ: «لَعَنَ اللَّهُ الَّذِي وَسَمَهُ» (٢).

## والمقصود:

أن رسول اللَّه ﷺ لعن بعض الفاعلين لبعض أنواع المعاصي عمومًا، وبعض الصحابة عيَّن مؤذي الجار، ومن وسم الحمار، ومن اتخذ الروح غرضًا. . فقد يفهم منه تعيينًا.

ولكن لو دعا المسلم لأصحاب المعاصي كان أحسن في الجملة، والله أعلم.

بيد أن لعن رسول اللَّه ﷺ قد يكون فيه مصلحة لبعض الأشخاص لأن لعنه إن لم يكن الملعون أهلًا فهي كفارة.

وقد تقدم بيان أن رسول اللَّه ﷺ لا يُتابع في السباب واللعان لبعض المسلمين للخصوصية التي تقدمت، مع أن دعاء النبي ﷺ أو ألفاظه قد لا تكون في بابها الدعاء المراد إيقاعه الذي يراد حصوله.

كما يدل عليه فعله على في مواقف حينما قال لبعض الأفاضل: «تُكِلَتْكُ أُمُّكَ، أو: عَقْرَى حَلْقَى»، ونحو ذلك (٣٠٠).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه مسلم (١٩٧٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه مسلم (٢١١٧).

<sup>(</sup>٣) قول رسول اللَّه ﷺ لصفية بنت حيي ﷺ حينما حاضت في الحج: قَالَتْ صَفِيَّةُ: مَا أُرَانِي إِلَّا حَابِسَتَهُمْ، قَالَ: «عَقْرَى حَلْقَى». أخرجه البخاري (١٥٦١)، ومسلم = (١٢١١).

# وإلا فرسول اللَّه ﷺ قد دعا لبعض الكفار، لم يدع عليهم، فماذا؟!

= ومعنى عقرى: أي: عقرها اللَّه تعالى.

ومعنى حلقى: .

أي: أصابها اللَّه بوجع في حلقها.

وقيل: أي جعلها اللَّه عاقرًا لا تلد، وحلقي: أي: مشؤمة على أهلها.

\* ومثله قول ابن عباس لعكرمة: «ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ سُنَّةُ أَبِي الْقَاسِمِ ﷺ» حينما قال له: «صَلَّيْتُ خَلْفَ شَيْخ بِمَكَّةَ فَكَبَّرَ ثِنْتَيْن وَعِشْرِينَ تَكْبِيرَةً» أخرجه البخاري (٧٨٨).

\* وقول عمر رضي النها الما أنكر عليه قيامه مع ابنة خفاف بن إيماء الغفاري الذي شهد أبوها الحديبية تسأل عمر الصدقة، فقال: وأعطاها النفقة الكثيرة، فقال له أسلم: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، أَكْثَرْتَ لَهَا؟ قَالَ عُمَرُ: ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ، وَاللَّهِ إِنِّي لاَّرَى أَسلم: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، أَكْثَرْتَ لَهَا؟ قَالَ عُمَرُ: ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ، وَاللَّهِ إِنِّي لاَّرَى أَبا هَذِهِ وَأَخَاهَا، قَدْ حَاصَرا حِصْنًا زَمَانًا فَافْتَتَحَاهُ، ثُمَّ أَصْبَحْنَا نَسْتَفِيءُ سُهْمَانَهُمَا فَهِي. أخرجه البخاري (٤١٦٠).

\* وقول ابن عمر لسعيد بن جبير، وقد سألوه عن القتال في الفتنة واللَّه يقول: ﴿ وَقَالِلُوهُمْ حَقَىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٣]؛ يعني: يريدون قتال المسلمين من الأمراء ويعدون ترك قتالهم فتنة. فقال ابن عمر: هَلْ تَدْرِي مَا الْفِتْنَةُ؟ ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ إِنَّمَا كَانَ مُحَمَّدٌ عَيِيهِمْ فِتْنَةً وَلَيْسَ كَقِتَالِكُمْ عَلَى الْمُلْكِ. أخرجه البخارى (٧٠٩٥).

\* وقول رسول اللَّه ﷺ لمعاذ بن جبل حينما سأله: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَإِنَّا لَمُؤَاخَذُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ فَقَالَ: (ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يَا مُعَاذُ، وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ عَلَى وُجُوهِهِمْ فِي النَّارِ -أَوْ: عَلَى مَنَاخِرِهِمْ - إِلَّا حَصَائِدُ أَلْسِنَتِهِمْ ». أخرجه الترمذي (٢٦١٦) وغيره بإسناد حسن.

ومعنى «ثكلتك أمك»:

أي: لم تلدك أمك.

هذا أصل الكلمة لكن اتسعت العرب فصارت تطلقها ولا تريد حقيقة ما وضعت له=

#### الرابع عشر: سباب الدواب:

وقد أخرج مسلم (١) عن عمران بن حصين قال:

بَيْنَمَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ وَامْرَأَة مِنَ الأَنْصَارِ عَلَى نَاقَة فَضَجِرَتْ فَلَعَنَتْهَا .

فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: «خُذُوا مَا عَلَيْهَا وَدَعُوهَا فَإِنَّهَا مَلْعُونَة».

قَالَ عِمْرَانُ: فَكَأَنِّي أَرَاهَا الآنَ تَمْشِي فِي النَّاسِ مَا يَعْرِضُ لَهَا أَحَدٌ.

وإنما قال رسول اللَّه ﷺ زجرًا للمرأة التي لعنت الدابة، فيستفاد من ذلك: المنع من لعن الدواب.

ولذلك قال رسول اللَّه عَلَيْكُ محذِّرًا من هذه الخصلة أبدًا:

«لَا يَنْبَغِي لِصِدِّيقِ أَنْ يَكُونَ لَعَّانًا»(٢).

وقال: «لَا يَكُونُ اللَّعَّانُونَ شُفَعَاءَ وَلَا شُهَدَاءَ يَوْمَ الْقِيامَة»(٣).

وقال ﷺ: «إنِّي لَمْ أُبْعَثْ لَعَّانًا وَإِنَّمَا بُعِثْتُ رَحْمَة »(1).

<sup>=</sup> أولًا، ونظيره: تربت يداك، وقاتله اللَّه ما أشجعه، وما أشعره، وإلا فهل التي تحيض -وحيضتها ليست بيدها- يُدعى عليها بهذا الدعاء؟!.

وهل الذي يسأل يستفسر (جاهل يسأل عالمًا) يقال له:

<sup>«</sup>ثكلتك أمك»؟!

<sup>(</sup>۱) برقم (۲۵۹۵).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرج ذلك مسلم (٢٥٩٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٩٨).

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٩٩).

فبعض الناس كثير اللعن والتسخط على الدواب والناس والبيوت والمتاع . . لعانًا سبَّابًا بذيء اللسان ، فلعل هذه الأحاديث مما تردعه إن شاء اللَّه عن فعله هذا ، أصلح اللَّه حال المسلمين ، واللَّه المستعان .

## الخامس عشر: سباب الدهر (الزَّمَن):

ورد في هذا الباب قوله ﷺ: «قَالَ اللَّهُ ﴿ يَوْذِينِي ابْنُ آدَمَ يَسُبُّ اللَّهُ ﴿ وَأَنَا الدَّهْرُ بِيَدِى الْأَمْرُ أُقَلِّبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارِ»(١).

وقال ﷺ: ﴿لَا تَقُولُوا خَيْبَةَ الدَّهْرِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الدَّهْرُ ﴾(٢٠.

ومعنى (أنا الدهر): أي: صاحب الدهر ومدبر الأمور التي ينسبونها إلى الدهر، فمن سبَّ الدهر من أجل أنه فاعل هذه الأمور عاد سبُّه إلى ربه الذي هو فاعلها.

وإنما الدهر زمان جعل ظرفًا لمواقع الأمور(٣).

والحقيقة: أن الساب للدهر إنما يرجع سبُّه إلى اللَّه تعالى، وقد جعل البعض من أسمائه سبحانه (الدهر)، وهو خطأ، نبهت عليه في كتابي «لمع الأدلة في بيان عقيدة أهل السنة»(1)،

ونقلت هناك استنكار أهل العلم لذلك.

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٤٨٢٦)، ومسلم (٢٢٤٦) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه البخاري (٦١٨٢).

<sup>(</sup>٣) حكاه الحافظ في «فتح الباري» (٨/ ٧٠٦) عن الخطابي -رحمهما اللَّه-.

<sup>(</sup>٤) «لمع الأدلة في بيان عقيدة أهل السنة» (1/  $\Upsilon\Lambda\Upsilon$ ).

فسبُّ الدهر كبيرة من كبائر الذنوب، واعلم أن ذلك لا يقدِّم ولا يؤخِّر، وإنما يفعله الطائشون إلا إذا كان يصف ما يحصل في اليوم كاليوم نحس مستمر،، والأيام نحسات، يقصد وصف الحاصل.

وليبدلوا مكانها: «لا حول ولا قوة إلا باللَّه» كنز من كنوز الجنة، و«إنا للَّه وإنا إليه راجعون»، و«اللَّه أكبر»، و«سبحان اللَّه»، وهكذا.

# السادس عشر: سبُّ الدِّيك:

ورد النهي عن سبِّ الديك.

تقدم قوله ﷺ في حديث زيد بن خالد الجهني ﷺ قال: قال رسول اللَّه عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ :

«لَا تَسُبُّوا الدِّيكَ فَإِنَّهُ يُوقِظُ لِلصَّلَاةِ»، أخرجه أبو داود (١٠١٥) بسندٍ صحيح.

وليس المعنى أنه يقول بصوته حقيقةً: صلوا، أو حانت الصلاة، بل معناه أن العادة جرت بأنه يصرخ عند طلوع الفجر، وعند الزوال حين يرى العلامة، ويصيح حينما يرى ملكًا فيسأل الناس ربهم من فضله.

فسبُّ الديك محرم.

# السابع عشر: سبُّ الريح:

هذا حرام.

فأخرج أبو داود وأحمد بسندٍ قويِّ عن أبي هريرة رضي قال:

أَخَذَتِ النَّاسَ رِيحٌ بِطَرِيقِ مَكَّةَ، وَعُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ حَاجٌّ، فَاشْتَدَّتْ عَلَيْهِمْ.

فَقَالَ عُمَرُ لِمَنْ حَوْلَهُ: مَنْ يُحَدِّثُنَا عَنِ الرِّيحِ؟ فَلَمْ يُرْجِعُوا إِلَيْهِ شَيْئًا، فَبَلَغَنِي الَّذِي سَأَلَ عَنْهُ عُمَرُ مِنْ ذَلِكَ.

فَاسْتَحْثَثْتُ رَاحِلَتِي حَتَّى أَدْرَكْتُهُ، فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، أُخْبِرْتُ أَخْبِرْتُ أَنَّكَ سَأَلْتَ عَنِ الرِّيح، وَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ:

«الرِّيحُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ، تَأْتِي بِالرَّحْمَةِ، وَتَأْتِي بِالْعَذَابِ فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَا، فَلَا تَسُبُّوهَا، وَسَلُوا اللَّهَ خَيْرَهَا، وَاسْتَعِيذُوا بِهِ مِنْ شَرِّهَا»(۱).

فلا يسبّ أحدٌ الريح لأنها من خلق اللّه، وقد تكون جندًا من جنوده ينتقم اللّه بها ممن يشاء كما حصل لرسول اللّه ﷺ يوم الأحزاب.

# الثامن عشر: سبُّ الحُمَّى:

الحمى هي المرض المعروف الذي يأخذ الإنسان فتشتد حرارته.

وقد ورد النهي عن سبِّ الحمي في حديث جابر رضي الله عنه :

أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ دَخَلَ عَلَى أُمِّ السَّائِبِ، أَوْ أُمِّ الْمُسَيَّبِ. فَقَالَ: «مَا لَكِ يَا أُمَّ السَّائِبِ! أَوْ يَا أُمَّ الْمُسَيَّبِ! تُزَفْزِفِينَ؟».

قَالَتْ: الْحُمَّى. لَا بَارَكَ اللَّهُ فِيهَا.

فقَالَ: «لَا تَسُبِّي الْحُمَّى (٢). فَإِنَّهَا تُذْهِبُ خَطَايَا بَنِي آدَمَ. كَمَا يُذْهِبُ الْجُيرُ خَبَثَ الْحَدِيدِ» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه معمر في «الجامع» (٢٠٠٠٤)، وأبو داود (٥٠٩٧)، وأحمد (٧٦٣١).

<sup>(</sup>٢) فجعل الدعاء سبابًا .

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه مسلم (٢٥٧٥).

# ومعنى (تُزفزفين):

أي: تتحركين حركة شديدة ترعدين، كأنها كانت ترتعش من شدة الحرارة.

فنهى رسول اللَّه ﷺ عن سبِّ الحمى، وبيَّن أنها تكفِّر خطاياه، فتسهل عليه الورود على النار فينجو منها سريعًا، فكأنها تمنعه من دخول النار، واللَّه أعلم.

تنبيه: هل يجوز سب شخصٍ ما وتشبيهه بالشيطان إذا كان مسلمًا؟

والجواب: نعم، إذا شابه صفةً من صفاته، وهي الإفساد في الأرض، وقد تقدم رمي بعض الصحابة بالنفاق لمشابهته في صفة من صفات المنافقين.

وقد جرَّح علماء الجرح والتعديل بنحو ذلك، كما تقدم وفي كتاب اللَّه: «شياطين الجن والإنس».

وراجع قبل ألفاظ علماء الجرح والتعديل.

#### متفرِّقات تتعلق بالسباب

# سبُّ النبي عَلَيْةٌ لشخص ما:

إذا سبَّ النبي عَلَيْ شخصًا أو لعنه، فإن كان لذلك أهلًا فلا إشكال، وإن لم يكن لذلك أهلًا فإنها كفارة لصاحبها، يغفر اللَّه له ويكفر عنه بها الخطايا، ويقربه اللَّه بها يوم القيامة، فإن اللَّه يزكِّيه ويرحمه بها.

لعموم قوله ﷺ -في حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُمَّ فَأَيُّمَا مُؤْمِنٍ سَبَبْتُهُ ، فَاجْعَلْ ذَلِكَ لَهُ قُرْبَةً إِلَيْكَ يَوْمَ القِيَامَةِ »(١).

ورواية مسلم: «اللَّهُمَّ! إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ. فَأَيُّمَا رَجُلٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ سَبَبْتُهُ أَوْ لَعَنْتُهُ أَوْ جَلَدْتُهُ. فَاجْعَلْهَا لَهُ زَكَاةً وَرَحْمَة»(٢).

وفي حديث عائشة رَجِينًا قالت:

دَخَلَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ رَجُلَانِ. فَكَلَّمَاهُ بِشَيْءٍ لَا أَدْرِي مَا هُوَ فَأَغْضَبَاهُ فَلَعَنَهُمَا وَسَبَّهُمَا وَسُولِ اللَّهِ وَسُعَالِهُ وَسَلَّهُ مَا اللَّهُ وَسُعَالِهُ وَسُعَالِهُ وَسُمَا فَعَلَى مَا هُولَ اللَّهُ وَسُمِّ وَسُعَالِهُ وَسُمَا وَسَنَّهُ مَا وَسَنَّهُ مَا وَسَنَّهُ مَا وَسُمَا وَسُمَا وَسَنَّهُ وَسُمَا وَسُمِ وَسُولِ وَسُمِ وَسُمِ وَسُمِ وَالْمُعُمَا وَسُمِ وَسُمَا وَسُمِ وَسُمِ وَسُمِ وَالْمُعُمِلُ وَسُمِ وَسُمِ وَسُمِ وَسُمِ وَالْمُعُمُ وَسُمِ وَسُمِ وَسُمِ وَسُمِ وَالْمُ وَسُمِ وَسُمِ وَسُمِ وَالْمُعُمُ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُعُمُ وَسُمِ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُعُمُ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُ وَسُمُ وَالْمُ وَسُمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَسُمِ وَالْمُ وَالْمُ

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٦٣٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجها مسلم (٢٦٠١) وبوب لذلك بباب: من لعنه النبي ﷺ أو سبَّه أو دعا عليه وليس هو أهلًا لذلك، كان له زكاة وأجرًا ورحمة.

<sup>(</sup>٣) ولرسول على خصوصية فيمن سبّه لا يُتبع في ذلك، لخصوصية، هي في الحديث، فسباب المسلم فسوق إذا لم يكن لذلك أهلًا، إلا النبي على فسبابه لا حرج فيه، بل فيه فائدة للمسبوب، كما ترى في الروايات.

ولذلك مع كونه ﷺ نهى عن الدعاء على الأبناء أو الأنفس، فإنه إن دعا لا إشكال في ذلك لكون دعائه على من ليس أهلًا كفارةٌ، فلا يدعو الإنسان على أحد من=

فَلَمَّا خَرَجَا قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَنْ أَصَابَ مِنَ الْخَيْرِ شَيْئًا مَا أَصَابَهُ هَذَان.

قَالَ: «وَمَا ذَاكِ؟».

قَالَتْ: قُلْتُ: لَعَنْتَهُمَا وَسَبَبْتَهُمَا.

قَالَ: «أَوَ مَا عَلِمْتِ مَا شَارَطْتُ عَلَيْهِ رَبِّي؟».

قُلْتُ: اللَّهُمَّ! إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ فَأَيُّ الْمُسْلِمِينَ لَعَنْتُهُ أَوْ سَبَبْتُهُ فَاجْعَلْهُ لَهُ زَكَاةً وَأَجْرًا»(١).

وفي رواية: «فَسَبَّهُمَا وَلَعَنَهُمَا وَأَخْرَجَهُمَا».

وفي رواية قال ﷺ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَتَّخِذُ عِنْدَكَ عَهْدًا لَنْ تُخْلِفَنِيهِ ، إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ ، فَأَيُّ الْمُوْمِنِينَ آذَيْتُهُ ، أَوْ شَتَمْتُهُ ، أَوْ جَلَدْتُهُ ، أَوْ لَعَنْتُهُ ، فَاجْعَلْهَا لَهُ صَلَاةً وَتُرْبَةً تُقَرِّبُهُ بِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ »(٢) .

ونحو ذلك من الأحاديث.

ولذلك ركب الإمام مسلم من هذه الأحاديث، وقوله ﷺ في شأن معاوية: «لَا أَشْبَعَ اللَّهُ بَطْنَهُ» (٣) أنها منقبة لمعاوية بن أبي سفيان ﴿ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ ا

<sup>=</sup> المسلمين بغير موجب ويلعن ويقول: قد لعن رسول اللَّه ﷺ. فتنبَّه.

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه مسلم (٢٦٠٠)، وبنحوه عن جابر عند مسلم (٢٦٠٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه مسلم (٢٦٠١) من حديث أبي هريرة رضي .

<sup>(</sup>٣) ففي «صحيح مسلم» (٢٦٠٤) عن ابن عباس ﴿ قَلْهُ قَالَ: كُنْتُ أَلْعَبُ مَعَ الصِّبْيَانِ فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَتَوَارَيْتُ خَلْفَ بَابٍ قَالَ: فَجَاءَ فَحَطَأَنِي حَطْأَة وَقَالَ: «اذْهَبْ وَادْعُ لِي مُعَاوِيةً».

تُضاف إلى مناقبه، كما بينت ذلك في كتابي «شفاء صدور الموحدين بذكر مناقب خال المؤمنين معاوية ﴿ الله عَلَيْهُ ﴾ .

والمقصود: أن رسول اللَّه ﷺ لا يُتابع في هذا،

فلا يسب الإنسان أحدًا لمثل ذلك أو يدعو عليه أو يلعنه ثم يقول:

«لعن رسول اللَّه ﷺ . . . » .

لا، للخصوصية التي في الحديث،

وأما عموم الناس فالسباب لغير سبب فسق، فلا يجوز إلا لسبب يقتضي ذلك، كما سنبين في الباب الآتي عقب هذا، واللَّه أعلم.

#### النهى عن سباب المحدود:

المحدود جعل اللَّه له حدًّا لا يُزاد عليه، فإن زنى مثلًا يُجلد مائة للبكر والتغريب، والرجم للمُحصن، لا يُزاد على هذا سبُّ ولا شتمٌ ولا إهانةٌ ولا إذلالٌ...

والحدود كفَّارات، كما بينته في غير هذا الموطن بأدلته.

فعلى هذا لا يجوز سبُّه ولا شتمه ولا الدعاء عليه، وإنما الحد فقط، لا يزاد على ما فرضه اللَّه عليه.

وكذلك السارق، وكذلك القاذف، وكذا شارب الخمر.

<sup>=</sup> قَالَ: فَجِئْتُ فَقُلْتُ: هُوَ يَأْكُلُ.

قَالَ: ثُمَّ قَالَ لِي: «اذْهَبْ فَادْعُ لِي مُعَاوِيةَ».

قَالَ: فَجِئْتُ فَقُلْتُ: هُوَ يَأْكُلُ فَقَالَ: «لَا أَشْبَعَ اللَّهُ بَطْنَهُ».

عن أبي هريرة ﴿ عَلِيْكُ عَالَ :

أُتِيَ النَّبِيُّ ﷺ بِرَجُل قَدْ شَرِبَ قَالَ: «اضْرِبُوهُ».

قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: فَمِنَّا الضَّارِبُ بِيَدِهِ وَالضَّارِبُ بِنَعْلِهِ وَالضَّارِبُ بِثَوْبِهِ.

فَلَمَّا انْصَرَفَ قَالَ بَعْضُ الْقَوْم: أَخْزَاكَ اللَّهُ.

قَالَ: «لَا تَقُولُوا هَكَذَا لَا تُعِينُوا عَلَيْهِ الشَّيْطَانَ»(١).

فإذا سُبَّ أو ظُلم أو أُهين أو . . . كانت هذه عقوبة زائدة عما فرضه اللَّه علىه .

فإذا كان بعد إقامة الحد عليه كان ظلمًا؛ لأنها عقوبة بعد طهرة من الذنب الذي كفر عنه بإقامة الحد عليه «فالحدود كفارات»، فماذا؟

فسباب المحدود حرام، سواء كان الذنب ثبت عليه باعتراف أو ببينة، واللَّه أعلم.

تنبيه:

ويجوز الشدة جدًّا بألفاظ شديدة عند الزجر، وإن لم تكن على بابها الكامل للتنفير مما شابه فيه المسبوبُ الفجار أو المنافقين أو الكفار أو طائفة من أهل البدع.

كما في قول عمر رضي عن حاطب بن أبي بلتعة: «يا رسولَ اللَّه! دَعْنِي أَضْرِبْ عُنُقَ هَذَا المُنَافِقِ» (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٦٧٧٧)، وقد بوب ابن حبان في «صحيحه» (٥٧٣٠) بباب: ذِكْرُ الزَّجْرِ عَنْ سَبِّ الْمَحْدُودَيْنِ إِذَا حُدَّا.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه البخاري (٣٠٠٧)، ومسلم (٢٤٩٤).

وقول أسيد بن حضير لسعد بن عبادة فظينا:

«إِنَّكَ مُنَافِقُ تُجَادِلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ »(١).

ولم ينكر رسول اللَّه ﷺ.

وقول العباس لعمر بن لخطاب ظَيْهُ حينما خاصم العباس عليًا في أمرٍ: «يَا أميرَ المُؤْمِنِينَ! اقْضِ بَيْنِي وَبَيْنَ هَذَا الْكَاذِبِ الآثِمِ الغَادِرِ الخَائِن...»(٢).

ولم يكن ذلك حقيقة في عليِّ وَلِيَّنِهُ، ولا في سعد بن عبادة وَلِيَّنِهُ، ولا في سعد بن عبادة وَلِيْنِهُ، ولا في حاطب بن أبي بلتعة وَلِيْنِهُ، وقد تقدم التنبيه على هذا بأوسع، لكن اقتضى المقام إعادة ذاك القدر، وإنما ذكروا بصفات شديدة لأن فعلهم شابه أفعال المنافقين أو الغادرين أو الخائنين –على حد فهم المتكلم ولم ينكر أحد أقوالهم هذه في معرض الردّ لتبيين الخطأ.

ولذلك جاز أن يسمى الخارج على الحكام أو الطاعن على الأمراء أو الداعي على الأمراء المغتاب لهم . . . - وإن كانوا فساقًا - خارجي .

لشبهه بهذه الفرقة في أفعالهم وصفاتهم.

وكذلك من أخذ من صفات الجهمية أو المرجئة أو الروافض فيرمى ببدعتهم فيقال: خارجي، أو مرجئي، أو جهمي، أو رافضي، أو شيعي، إذا شابههم في خصلة هي من أصول مناهجهم.

<sup>(</sup>١) صحيح: وهو في حديث الإفك: أخرجه البخاري (٢٦٦١)، ومسلم (٢٧٧٠).

<sup>(</sup>Y) كما في «صحيح مسلم» (١٧٥٧).

وأفعال أئمة السلف والأدلة تؤيد ذلك، ذكرتها في غير هذا الموطن (۱٬). وصاحب الفضل إذا أخطأ ولم يصرّ وتاب واعترف بذنبه لا يُسبّ (۲٬):

عن هشام بن عروة عن أبيه: أن حسان بن ثابت كان ممن كثَّر على عائشة فسَبَبْتُه، فقالت:

يا ابنَ أختي دَعْهُ فإِنَّه كان يُنافح عن رسول اللَّه ﷺ (٣).

فحسان بن ثابت رضي ممن شهد المشاهد مع رسول اللَّه ﷺ، وتاب مما قال في عائشة ضي الله عنها:

حَصَانٌ رَزَانٌ مَا تُزَنَّ بِرِيبَةٍ وَتُصْبِحُ غَرْثَى مِنْ لُحُومِ الْغَوَافِلِ (') مع فضله فقد كان يهجو المشركين ومعه جبريل يشفي غليل رسول اللَّه عَلَيْكُ ، ولقد كانت عائشة عِيْنًا تنهى عن سبِّه .

وقال رسول اللَّه ﷺ: «اللَّهُمَّ أَيِّدُهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ».

وكان روح القدس يؤيده.

وهو القائل:

فَانَ أَبِي وَوَالِدَهُ وَعِرْضِي لِعِرْضِ مُحَمَّدٍ مِنْكُمْ وِقَاءُ ثم إنه قد أقيم عليه الحد في حادثة الإفك، والحدود كفارات، كما هو

<sup>(</sup>۱) انظر: «التوضيحات الجلية»، الطبعة الثانية (ص٤١٩، ٤٦٥، ٤٦٥)، و «مناصحة الخوارج» (ص٣٩) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) لاسيما إذا حُدَّ، فإن الحدود كفارات، كما ذكرتُ دلائل ذلك في «تبصير النساء».

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه مسلم (٢٤٨٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه البخاري (٤١٤٦)، ومسلم (٢٤٨٨).

معلوم، فلم يعد عليه ذنب أصلاً، مع صحبته وشهوده مع رسول اللَّه ﷺ، مع اعترافه بأنه أخطأ، وليس هو تولى كبره، وإنما الذي تولى كبره عبد اللَّه بن أُبي ابن سلول.

فلما كان من فضائله ذلك لا يجوز سبُّه لأجل ما وقع منه، فإن رسول اللَّه عَلَيْة يقول في نفس حديث الإفك:

«العَبْدُ إِذَا اعْتَرَفَ بِذَنْبِهِ وَتَابَ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ» ،

وهو قد تاب واعترف بذنبه وجهر بعكس ما قال مع الملأ ، فماذا؟ .

وقد نهى رسول اللَّه ﷺ عن سباب من ضُرب في حدٍّ أو تاب:

فإن رسول اللَّه ﷺ لما جاءه ماعز وقال: يَا رَسُولَ اللَّهِ! طَهِّرْنِي.

فَقَالَ: «وَيْحَكَ ارْجِعْ فَاسْتَغْفِر اللَّهَ وَتُبْ إِلَيْهِ».

قَالَ: فَرَجَعَ غَيْرَ بَعِيدٍ. ثُمَّ جَاءَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! طَهِّرْنِي....

وكذا المرأة..

فَيُقْبِلُ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ بِحَجَرٍ فَرَمَى رَأْسَهَا . فَتَنَضَّحَ الدَّمُ عَلَى وَجْهِ خَالِدٍ فَسَبَّهَا .

فَسَمِعَ نَبِي اللَّهِ ﷺ سَبَّهُ إِيَّاهَا فَقَالَ:

«مَهْلًا يَا خَالِدُ! فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ! لَقَدْ تَابَتْ تَوْبَة لَوْ تَابَهَا صَاحِبُ مَكْس لَغُفِرَ لَهُ».

ثُمَّ أَمَرَ بِهَا فَصَلَّى عَلَيْهَا وَدُفِنَتُ(١).

<sup>(</sup>۱) والرواية بذلك في «صحيح مسلم» (١٦٩٥).

# فصلٌ في التعزير في السباب

تقدم بيان أن الساب يُعزَّر إلا إذا كان الساب والدلولده، ولا حدَّ يقام في التعزير بلا خلاف(١).

واعلم أن مقدار التعزير موكول للأمراء أو القضاة؛ لأن تقدير ذلك على حسب درجة كل إنسان وقدر من أخطأ وما أخطأ فيه، فلربما تكفي كلمة لرجل، ولا يكفي آخر التعزير إلا بالقتل، فالناس في هذا درجات، ويقدر على حسب من أخطأ فيه أو ما أخطأ فيه..

لكن إن سبَّ الرجل آخر بما يشبه القذف ففيه الحدّ لا التعزير.

# وهذه عدة أقوال لأهل العلم في ذلك:

#### قال سحنون:

أرأيت الرجل يقول للرجل: يا حمار، أو يا ابن الحمار؟ قال: لا شيء عليه في هذا عند مالك إلا النكال.

<sup>(</sup>١) ما أعلم أحدًا قال في السباب الحد إلا إذا كان السباب فيه قذف، كمن قال: يا زاني، أو يا زانية مثلًا، والله أعلم.

وقد قال ابن المنذر في «الأوسط» (١٣/٩):

<sup>«</sup>أجمع كل من أحفظ عنه من أهل العلم على أن لا حدَّ على الرجل في قوله للرجل: يا فاجر، يا فاسق»... قال: «وليس على من قال لرجل: يا حمار، يا ثور، يا خنزير، حدُّ في قول أحد من أهل العلم علمته...». اهـ

قلت: فهل كان يحدّ لكم مالك في هذا النكال كم هو؟

قال: لا(١).

وقال المرداوي(٢):

يعزَّر بقول: «يا كافر، يا فاجر، يا حمار، يا تيس، يا رافضي، يا خبيث البطن أو الفرج، يا عدو اللَّه، يا ظالم، يا كذاب، يا خائن، يا شارب الخمر، يا مخنث»، نص على ذلك.

وقيل: «يا فاسق» كناية، و «يا مخنث» تعريض.

ويعزَّر أيضًا بقوله له: «يا قرنان»، «يا قواد»، ونحوها.

وسأل حرب عن «ديوث»؟ فقال: «يُعزر.

قلت:

هذا عند الناس أقبح من الفرية؟ فسكت.

وقال في «المنهج»:

«يا ديوث» قذف المرأته.

قال إبراهيم الحربي:

«الديوث هو الذي يدخل الرجال على امرأته. . . ».

قال أبو النجا الحجاوي من الحنابلة(٣):

ويعزر بقوله: «يا كافر، يا منافق، يا سارق، يا أعور، يا أقطع،

<sup>(</sup>۱) «المدونة» (٤/ ١٠٥).

<sup>(</sup>۲) في «الإنصاف» (۱۰/۲۱۷).

<sup>(</sup>٣) في «الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل» (٤/ ٢٦٤).

يا أعمى، يا مقعد، يا ابن الزمِن الأعمى الأعرج، يا نمام، يا حروري، يا مرائي، يا مرابي، يا فاسق، يا فاجر، يا حمار، يا تيس، يا رافضي، يا خبيث البطن أو الفرج، يا عدو اللّه، يا جائر، يا شارب الخمر، يا كذاب، يا كاذب، يا ظالم، يا خائن، يا مخنث، يا مأبون: أي معيوب، زنت عينك، يا قرنان، يا قواد، يا معرّص، يا عرصة، ونحو ونحوها: يا ديوث، يا كسحان، يا قرطبان، يا عِلق، يا سوس، ونحو ذلك». اه

وقال مالك(١): في رجل قال لآخر:

يا مخنث، إنه يجلد الحدّ إن رفعه إلى الإمام، إلا أن يحلف القائل يا مخنث، باللَّه، أنه لم يرد بذلك قذفًا.

فإن حلف عفا عنه بعد الأدب، ولم يضرب حد الفرية.

فإن هو عفا عنه قبل أن يأتي السلطان ثم طلبه بعد ذلك فإنه لا يُحدّله. اهـ قلت: كلما عظم حق المسبوب كان التعزير في حقّه آكد وكان أعظم.

# فحقوق الناس تتفاوت:

فليس من سبَّ عالمًا كمن سبَّ عاميًّا.

وليس من سبَّ حاكمًا كمن سبَّ محكومًا . . . واللَّه أعلم .

ولكن إذا:

قصد به الشتم زجرًا لخطإٍ فعله فلا شيء عليه.

<sup>(</sup>١) كما في «المدونة» (٤/ ٨٨٤).

وقد تقدم قول بعض الصحابة لآخر:

«ليراني أحمق مثلك».

وأخرج ابن أبي شيبة (١) بسندٍ صحيح عن علقمة بن عبد اللَّه قال:

قَدِمْنَا الْمَدِينَةَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، فَأَمَرْتُ أَصْحَابِي أَنْ يَرْتَحِلُوا، ثُمَّ أَتَيْتُ الْمَسْجِدَ، فَجَلَسْتُ قَرِيبًا مِنِ ابْنِ عُمَرَ، فَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِي، فَجَعَلَ يُحَدِّثُنِي وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ، فَقُلْنَا: كَذَا وَكَذَا، فَلَمَّا كَثُرَتْ، قُلْتُ لَهُ: اسْكُتْ.

فَلَمَّا قَضَيْنَا الصَّلَاةَ ذَكَرْتُ ذَلِكَ لِابْنِ عُمَرَ، فَقَالَ:

«أَمَّا أَنْتَ فَلَا جُمُعَةَ لَكَ، وَأَمَّا صَاحِبُكَ فَحِمَارٌ».

يهينه لكونه لغي في صلاته فسبَّه سبًّا شديدًا لقُبح ما فعل.

وما استحق ابن عمر التعزير في ذلك لمكانته وأحقية ما قال.

فإذا شتم رجلٌ إنسانًا ما لخطئه تأديبًا له على الخطأ الذي فعله، فلا شيء على الشاتم لاسيما إذا كان في موطن المعلم أو القدوة.

وواضح أن ابن عمر لم يقصد وصفه بأنه حيوان، وإنما يريد أن يقول: طبعك كطبع الحمار، لكونه يضيع صلاته وينقص من أجرها، بلا داعي (٢)، والله الموفق.

<sup>(</sup>١) في «المصنف» (١/ ٤٥٨)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٧٣٨).

<sup>(</sup>٢) وَفَي «صحيح مسلم» (٨٥١): عن أبي هريرة، عن رسول اللَّه ﷺ قال: «إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ: أَنْصِتْ، وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، فَقَدْ لَغَوْتَ»، وأخرجه البخاري (٩٣٤) أيضًا.

# فصل في التحذير من نشر السباب لاسيما المشتمل على ألفاظ القذف وجريانه على ألسنة العامة(١)

#### فعن عكرمة:

أَنَّ امْرَأَةً قَذَفَتْ وَلِيَدَتَهَا ، فَقَالَتْ : يَا زَانِيَةُ ، أَوْ رَجُلٌ قَذَفَ أَمَتَهُ .

فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ: أَرَأَيْتَهَا تَزْنِي؟

قَالَ: «لَا».

قَالَ: ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَتُجْلَدَنَّ لَهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثَمَانِينَ ﴾ (٢).

وأخرج ابن عساكر (٣) بإسنادٍ لا بأس به عن أبي عمران الفلسطيني قال:

بينا امرأة عمرو بن العاص تفلي رأسه إذ نادت جارية لها فأبطأت عنها .

فقالت: يا زانية.

فقال عمرو: رأيتيها تزني؟

<sup>(</sup>١) حتى إنهم يطلقون ألفاظًا فيها قذف بعضهم لبعض دون تمعُّن في معناها، وهي قذف، حتى صار هذا مشهورًا ينادي الشاب أصدقاءه وإخوانه بهذه الألفاظ، وقد نبه رسول اللَّه على أن البذاءة في النار، واللَّه المستعان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (١٧٩٧٢) بإسنادٍ رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٣) في «تاريخه» (٤٦/ ١٨١).

قالت: لا.

قال: واللَّه لتُضربن لها يوم القيامة ثمانين سوطًا.

فقالت لجاريتها وسألتها تعفو فعفت عنها .

فقالت(١): هل يجزي عنى؟

فقال لها: وما لها ألا تعفو وهي تحت يدك؟ فأعتقيها.

فقالت: هل يجزئ عنى ذلك؟

قال: فلعلَّ.

وأخرج البخاري في «الأدب المفرد»(٢) بسندٍ حسن:

عن عكرمة قال:

«لَا أَدْرِي أَيُّهُمَا جَعَلَ لِصَاحِبِهِ طَعَامًا ، ابْنُ عَبَّاس أَوِ ابْنُ عَمِّهِ.

فَبَيْنَا الْجَارِيَةُ تَعْمَلُ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ، إِذْ قَالَ أَحَدُهُمْ لَهَا: يَا زَانِيَةُ.

فَقَالَ: مَهْ، إِنْ لَمْ تَحُدَّكَ فِي الدُّنْيَا تَحُدُّكَ فِي الْآخِرَةِ.

قَالَ: أَفَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ كَذَاكَ؟

قَالَ: إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَاحِشَ الْمُتَفَحِّشَ.

مع أن ابْنَ عَبَّاسِ الَّذِي قَالَ: إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَاحِشَ الْمُتَفَحِّشَ».

ولذلك على القاذف التعزير والأدب، وإن كان لا حدَّ عليه في الدنيا،

<sup>(</sup>١) أي: امرأة عمرو بن العاص.

<sup>(</sup>۲) برقم (۳۳۱).

ويؤيده ما أخرجه البخاري في "صحيحه" (١) عن أبي هريرة ضي قال:

«مَنْ قَذَفَ مَمْلُوكَهُ(٢) وَهُوَ بَرِيءٌ مِمَّا قَالَ جُلِدَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، إِلَّا أَنْ يَكُونَ كَمَا قَالَ».

حتى إن ابن عمر و قُلْهُما قال في أمِّ ولد قُذفت بإقامة الحد على من قذف، لكون أمِّ الولد شبيهة بالحرة، فليست هي كالأمة التي تقدم عدم إقامة الحدّ على قاذفها فهي أشبه بالحرَّة.

فأخرج عبد الرزاق (٣) بإسنادٍ على شرط مسلم، عن نافع:

أَنَّ أَمِيرًا مِنَ الْأُمَرَاءِ سَأَلَ ابْنَ عُمَرَ عَنْ رَجُلٍ قَذَفَ أُمَّ وَلَدٍ لِرَجُلٍ قَالَ: «يُضْرِبُ الْحَدَّ صَاغِرًا»(1).

كل هذا ليمنع السباب بغير وجه حقٍّ، وواضح من السياق أن الأمير المذكور ليس هو الأمير الأعلى، وإنما السائل يسأل عن أمير تحته.

لا أنه يسأل عن الأمير الأعلى، فإنه لا يُحدُّ إلا بالخروج عليه فتنبَّه.

\* \* \*

•

<sup>(</sup>١) برقم (٦٨٥٨)، ومسلم (١٦٦٠).

<sup>(</sup>Y) في رواية مسلم: «بالزنا».

<sup>(</sup>٣) في «المصنف» برقم (١٣٧٩٩).

<sup>(</sup>٤) وله طريق آخر بنحوه عقبه (١٣٨٠٠) عن ابن عمر ، وسئل عن قاذف أم الولد، فقال ابن عمر:

<sup>«</sup>يُسأل عنها ، فإن كان لا يطعن عليها حُدَّ قاذفها» .

وله طريق آخر أخرجه ابن أبي شيبة (٥/ ٤٨٨) بإسنادٍ صحيح عن نافع، عن بعض أمراء الفتنة:

<sup>«</sup>سأل ابن عمر أن أمَّ ولدٍ قُذفت، فأمر بقاذفها أن يُجلد ثمانين».

# فرح الرجل إذا سُبَّ لعيبِ في جسده من أثر طاعة

أخرج ابن سعد(١) بسندٍ صحيح عن طارق بن شهاب قال:

غَزَا أَهْلُ الْبَصْرَةِ مَاءً وَعَلَيْهِمْ رَجُلٌ مِنْ آلِ عُطَارِدٍ التَّمِيمِيِّ فَأَمَدَّهُ أَهْلُ الْكُوفَةِ وَعَلَيْهِمْ عَمَّارُ بْنُ يَاسِر.

فَقَالَ الَّذِي مِنْ آلِ عُطَارِدٍ لِعَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ: يَا أَجْدَعُ أَتُرِيدُ أَنْ تُشَارِكَنَا فِي غَنَائِمنَا؟

فَقَالَ عَمَّارٌ: خير أذني سببت.

قال شعبة: يعنى أنَّهَا أُصِيبَتْ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْكَةٍ. . الأثر.

وفي رواية(٢) عَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابٍ قَالَ:

قَالَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي تَمِيم لِعَمَّارٍ: أَيُّهَا الأَجْدَعُ.

فَقَالَ عَمَّارٌ: خَيْرَ أُذُنِيَّ سَبَبْتَ.

ولقد عيَّر أهل الشام عبد اللَّه بن الزبير فقالوا له: يَا ابْنَ ذَاتِ النَّطَاقَيْنِ.

فَقَالَتْ لَهُ أَسْمَاءُ: يَا بُنَيَّ إِنَّهُمْ يُعَيِّرُونَكَ بِالنِّطَاقَيْنِ، هَلْ تَدْرِي مَا كَانَ

النِّطَاقَانِ؟ إِنَّمَا كَانَ نِطَاقِي شَقَقْتُهُ نِصْفَيْنِ، فَأَوْكَيْتُ قِرْبَةَ رَسُولِ اللَّهِ عَيْكُ النَّالَةِ عَيْكُ اللَّهِ عَلَيْهُ

بِأَحَدِهِمَا، وَجَعَلْتُ فِي سُفْرَتِهِ آخَرَ.

<sup>(</sup>۱) في «طبقاته» (۳/ ۱۹۳).

<sup>(</sup>٢) في «طبقاته» (٣/ ١٩٢) بسندٍ صحيح.

قَالَ: فَكَانَ أَهْلُ الشَّأْمِ إِذَا عَيَّرُوهُ بِالنِّطَاقَيْنِ يَقُولُ: إِيهًا وَالإِلَهِ تِلْكَ شَكَاةٌ ظَاهِرٌ عَنْكَ عَارُهَا (١٠). ظَاهِرٌ عَنْكَ عَارُهَا (١٠).

ولما دخل الحجاج على أسماء بعد قتل ولدها عبد اللَّه بن الزبير وقال لها: كَيْفَ رَأَيْتِنِي صَنَعْتُ بِعَدُوِّ اللَّهِ؟

قَالَتْ: رَأَيْتُكَ أَفْسَدْتَ عَلَيْهِ دُنْيَاهُ، وَأَفْسَدَ عَلَيْكَ آخِرَتَكَ.

بَلَغَنِي أَنَّكَ تَقُولُ لَهُ: يَا ابْنَ ذَاتِ النِّطَاقَيْنِ، أَنَا، وَاللَّهِ ذَاتُ النِّطَاقَيْنِ، أَنَا، وَاللَّهِ ذَاتُ النِّطَاقَيْنِ، أَمَّا أَحُدُهُمَا فَكُنْتُ أَرْفَعُ بِهِ طَعَامَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَطَعَامَ أَبِي بَكْرٍ مِنَ الدَّوَابِ، وَأَمَّا الْآخَرُ فَنِطَاقُ الْمَرْأَةِ الَّتِي لَا تَسْتَغْنِي عَنْهُ.

أَمَا إِنَّ رَسُولَ ﷺ حَدَّثَنَا، أَنَّ فِي ثَقِيفٍ كَذَّابًا وَمُبِيرًا.

فَأَمَّا الْكَذَّابُ فَرَأَيْنَاهُ، وَأَمَّا الْمُبيرُ فَلَا إِخَالُكَ إِلَّا إِيَّاهُ.

قَالَ: فَقَامَ عَنْهَا وَلَمْ يُرَاجِعْهَا (٢).

فالسباب والتعيير بما هو حسن في المرء لا يُهتش له، وكأنه ما قيل، فكيف يغضب الإنسان بسباب له لشيء ليس فيه، أو لشيء هو مدح لا ذم؟!

هذا آخر ما تيسر جمعه مما يتعلق بالموضوع الذي نحن بصدده

أسأل اللَّه أن يجعله خالصًا صوابًا ولا يجعل لأحد فيه شيئًا وأن يكتب لنا به الأجر والثواب ويتجاوز عن الخلل والزلل إنه تواب رحيم

وصلِّ اللهم وسلم وبارك على محمد ﷺ، وعلى آله وأصحابه أجمعين.

کتبه أبو يحيى محمد بن عبده

(٢) أخرجه مسلم (٢٥٤٥).

(١) أخرجه البخاري (٥٣٨٨).

# فهرس الموضوعات

| ٣   | • المقدمه                                            |
|-----|------------------------------------------------------|
| ٦   | • بيان سبب الكتابة في هذا الموضوع                    |
| 11  | • ما أولف في الباب                                   |
| ١٤  | • فائدة الكتابة في هذا الموضوع                       |
| ۱۷  | • حرمة سباب المسلم والبذاءة عليه                     |
| ١٧  | • أدلة عامة يُفهم منها الحرمة                        |
| ۱۸  | • معنى حديث النبي عَلَيْهُ: «المُسْتَبَّانِ شيطانان» |
| ۱۹  | • أدلة عامة تفيد الترابط بين المسلمين                |
| ۲۱  | • بيان أن بذاءة اللسان إنما هي في المنافقين          |
| ۲۱  | • سبب ورود حديث «سِبَابُ الْمُسْلِم فُسُوقٌ»         |
| 77  | • تحذير النبي عَلِي عَلَي عما يؤذي السملم            |
| ۲ ٤ | • المنع من سبِّ الإمام لرعيته                        |
| 77  | • المعنى الإجمالي لحديث «سِبَابُ المُسْلِم فُسُوقٌ»  |
| 77  | • معنى السبِّ في اللغة وحكمه                         |
| **  | • حكم سباب الفاسق                                    |
| ۲۸  | • صور السباب                                         |
| 44  | • تلخيص أحكام السباب                                 |

|     | • سباب الرجل بتأويل لا يدخل في قوله ﷺ: «سِبَابُ المُسْلِمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣  | فُسُوقٌ»فُسُوقٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 40  | • سباب ليس منهيًّا عنه قد وقع بين الصحابة نحوه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 40  | • ما وقع من ابن عمر ﴿ اللهِ ال |
| 40  | • ما وقع من أبي بكر لولده ﴿ لَيْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّاللَّ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ  |
| 47  | • ما وقع من العباس ﴿ اللَّهُ اللَّ                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣٧  | • ماوقع من عمار لعثمان ﴿ أَوْ شَتْمُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٨  | • عقوبة المستبَّيْن وما ورد في ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 49  | • جواز انتصار المسبوب بقدر ما اعتُدي عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | • نقل الإجماع على الشدة على أهل البدع، وهذا لا يدخل في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٠  | السباب السباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٢  | • شدة الألفاظ من لدن الصحابة فمن بعدهم في النقد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٢  | • قول أبي بن كعب رضي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٤  | • قول أبي بكر الصديق رضي لعروة بن مسعود يوم الحديبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٥  | • قول النبي عَيِّكِيُّ في ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٥  | • قول آخر في ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٦  | • قول لثالث لرسول اللَّه ﷺ في ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٦  | • قوله ﷺ عن الخوارج ووصف الصحابة لهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٩  | • قوله ﷺ عن دجالين في آخر الزمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٩  | • قول رسول اللَّه ﷺ عن أوباش قريش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥ ، | • لعن الصحابة رفي للخوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| ٥٠         | • تسمية رسول اللَّه ﷺ بعض الناس حثالة                                                                         |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0 Y        | • تسمية رسول اللَّه ﷺ الخوارج بالبهائم                                                                        |
| ٥٣         | • شدة الإنكار على المخالف بألفاظ مستبشعة                                                                      |
| ٥٣         | • ألفاظ النبي ﷺ والصحابة ﴿ فَيْ فِي ذلك                                                                       |
| ٥٤         | • قول بعضهم: أخطأت استك الحفرة                                                                                |
| ٥٦         | • تجوز أبي إسحاق الحويني الرد بألفاظ مستبشعة قديمًا                                                           |
| ٥٧         | • مما ورد من شدة الصحابة عند ردِّهم على المخالف                                                               |
| ٥٧         | • قول العباس ﴿ فَيْكُنُّهُ فِي ذَلَكُ وغيره مما تقدم ذكره                                                     |
| <b>0</b> V | • قول معاوية ﴿ فَيْظِيُّهُ لَعَبِدُ اللَّهُ بِنَ عَمْرُو ﴿ فَيْقَهُمْ اللَّهُ بِنَ عَمْرُو فَيْقَهُمْ اللَّهُ |
| ٥٨         | • قول أبان بن سعيد بن العاص في رده على أبي هريرة رفيها من العاص                                               |
| 09         | • سبب شدة أبان على أبي هريرة في الرد عليه                                                                     |
| ٦.         | • قول كثير من الصحابة ﴿ لَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ : كذب فلان                                                      |
| ٦١         | • قول ابن عمر ﴿ فَيْهُمْ فِي ذلك                                                                              |
| ٦٣         | • وقوع هذه الشدة من علماء الجرح والتعديل                                                                      |
| ٧٤         | • ابن باز                                                                                                     |
| ٧٤         | • الألباني                                                                                                    |
|            | • العثيمين وقوله في عبد الرحمن عبد الخالق الذي أثنى عليه                                                      |
| <b>V</b> 0 | الحوينيا                                                                                                      |
| <b>٧</b> ٦ | • مقبل بن هادي الوادعي                                                                                        |
| <b>٧</b> 9 | • شدة السلف على أصحاب الأهواء غير داخلة في السباب                                                             |
| ۸۲         | • التعليق على السياب المارد من رسول اللَّه عَيْلِيَّة                                                         |

| ٨٥    | • قوله ﷺ لبعض الصحابة: «إِنَّكَ لَعَرِيُ القَفَا»                                                    |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸    | • قوله ﷺ لبعض الصحابة: «لَا أُمَّ لَكَ»                                                              |
| ۲۸    | • تعقب على كلمة ابن الجزري في ذلك                                                                    |
| ۸۹    | • الإجماع على الشدة على المخالفين من أهل البدع                                                       |
| ۸۹    | • مدح جماعة من أهل السنة لشدتهم على أهل البدع                                                        |
| 97    | • مدح جماعة من أهل السنة لشدتهم على أهل البدع                                                        |
| 99    | • سبب شدة أسلوب أهل السنة مع أهل البدعة                                                              |
| ١٠١   | • فائدة هجران أهل البدع                                                                              |
|       | • تبرئة ساحة الصحابة ﴿ مِنْ وقوع السباب المحرَّم بينهم في كل                                         |
| ١٠٢   | موقف نُسب إليهمموقف نُسب إليهم                                                                       |
| 1.0   | • تعقب على الإمام المازري                                                                            |
| 1 • 9 | • سلامة صدور الصحابة بعضهم لبعض                                                                      |
|       | • أقوال العلماء في شأن الغيرة التي حملت عائشة ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله |
| 117   | كلامًا على خديجة رنجيًهاكلامًا على خديجة                                                             |
| ۱۱۸   | • بيان ضعف الوارد أن عمارًا سب خالد بن الوليد ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله |
| 119   | • ترجمة الأشتر النخعي والتعليق على روايته                                                            |
| 177   | • كلام جرى بين الصحابة محتمل ليس صريحًا في أنه سباب                                                  |
| ۱۳۷   | • مراتب السباب في الحرمة                                                                             |
| ۱۳۸   | • التعليق على أنواع السباب الذي يكون                                                                 |
| ۱۳۸   | • أولًا: سباب اللَّه أو الدين أو الرسول ﷺ                                                            |
| 1 2 7 | • كلام ابن حزم في ذلك                                                                                |

| 1 £ £       | • ثانيًا: سباب الصحابة، رضي اللَّه عنهم أجمعين                            |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|
| ١٤٨         | • لوازم سباب الصحابة                                                      |
| ١٥٠         | • نداء إلى الروافض                                                        |
| 101         | • ثالثًا: سباب الوالدين                                                   |
| 107         | • مسألة تتعلق بسبِّ الوالد لولده                                          |
| 104         | • رابعًا: سباب الدعاة إلى اللَّه                                          |
| 108         | • خامسًا: سباب العلماء وما يتعلق به من أحكام                              |
| ١٦٠         | • بيان أن فرية سباب العلماء لا تجدها إلا في أوساط المبتدعة                |
| ١٦٠         | • أمثلة من إساءة أهل البدع                                                |
| 177         | • إساءة الحويني لبعض أهل العلم                                            |
| ۱۷۸         | • إساءة وحيد بن عبد السلام بالي لأهل العلم                                |
| 1 / 9       | • إساءة محمد بن عبد المقصود لأهل العلم                                    |
| ۱۸۱         | • إساءة عبد اللَّه بنبدر لأهل العلم                                       |
| ۱۸۳         | • إساءة حازم شومان لأهل العلم                                             |
| ۱۸۷         | • إساءة مصطفى العدوي لبعض أهل العلم                                       |
| ۱۸۹         | • الواجب عليه وقد رجع عن تأييده للأحزاب                                   |
| 190         | • إساءة أحمد النقيب لأهل العلم والتعليق على منهجه                         |
| ۲۰٥         | • إساءة ابن جبرين لبعض أهل العلم                                          |
| ۲۱۳         | • نصوص أقوال العلماء في الشيخين ربيع المدخلي والجامي                      |
| 712         | <ul> <li>كلام الشيخ عبد العزيز الراجحي في رمي الشيخين بالألقاب</li> </ul> |
| <b>۲1</b> ٤ | • كلام الشيخ الفوزان في ذلك                                               |

| ۲۲.   | • بيان مصطلح العالم الذي يحرم الطعن فيه والكلام في عرضه   |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| 774   | • كلام الشوكاني في تثبيت أهل الحق                         |
|       | • تعليقة على من يدافعون عمن يقول بالثورات والخروج على     |
| 770   | الأمراءا                                                  |
| ۲۳.   | • نداء لأهل الباطل                                        |
| 741   | • نداء لأصحاب التعصب                                      |
| 744   | • آفة المجتمع اليوم                                       |
| 745   | • عدم التفرقة بين سباب الحاكم الجائر والعدل               |
| 347   | • نهي السلف عن سب أمراء الجور                             |
| ۲۳٦   | • اعتراف الحجاج بأنه كان أجرأ على الدماء من غيره          |
| 747   | • سب أهل البدع لعبد اللَّه بن سلام صَفِيْهُ               |
| 747   | • الدليل على أن الخوارج هم الذين يطعنون على أمرائهم       |
| 747   | • تملص السلف من سباب الحكام                               |
| ۲٤٠   | • التعليق على لعن عمارة بن رؤيبة لأميره                   |
| 7 £ 1 | • سباب أمير وليس الساب بأمير                              |
| 7 2 4 | • التعزير في سب الأمراء                                   |
| 7 2 7 | • عقوبة من يعرِّض بسبِّ الأمراء                           |
| 7 & A | • سب الطاعن على الأمراء لكونه يسيء الأدب معهم             |
| 701   | • سادسًا: سبُّ المتعصبين في الباطل والمتكلمين بنُكر القول |
| Y00   | • سابعًا: سباب الكفار                                     |
|       | • ثامنًا: حرمة السباب بين المسلمين والمشركين إذا كان يجلب |

| 409          | سبابًا للإسلام أو للَّه أو الرسول ﷺ               |
|--------------|---------------------------------------------------|
| ۲٦.          | • تاسعًا: سبُّ الأموات (أموات المسلمين)           |
| 774          | • عاشرًا: حكم سبِّ المسلم للذمِّي المعاهَد والعكس |
| 778          | • الحادي عشر: سباب الصائم لمن سبَّه               |
| 778          | • الثاني عشر: سباب الفُسَّاق                      |
| 777          | • الثالث عشر: سبُّ أو لعن أصحاب المعاصي           |
| <b>TV</b> 1  | • الرابع عشر: سباب الدواب                         |
| <b>7</b>     | • الخامس عشر: سباب الدهر (الزَّمَن)               |
| 777          | • السادس عشر: سبُّ الدِّيك                        |
| 774          | • السابع عشر: سبُّ الريح                          |
| <b>7</b>     | <ul> <li>الثامن عشر: سبُّ الحُمَّى</li> </ul>     |
| 777          | • متفرقات تتعلق بالسباب                           |
| <b>۲</b> ۷٦  | • سبُّ النبي عَيْكِةً لشخص ما                     |
| <b>Y Y X</b> | • النهي عن سباب المحدود                           |
| ۲۸۳          |                                                   |
| <b>7</b>     | • تفاوت حقوق الناس في استحقاق التعزير             |
| <b>Y</b>     | • التحذير من نشر السباب وجريانه على ألسنة العامة  |
| <b>Y</b>     | • قذف المملوك                                     |
| ۲٩٠          | • فرح المسبوب لعيبٍ في جسده من أثر طاعة           |

# فهرس الفوائد

| ٤          | • بيان أن الخوارج شرُّ الفرق المبتدعة من أمة محمد ﷺ              |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| ٥          | • المتعصب مردود الشهادة                                          |
|            | • رمي الصحابي الآخر بالنفاق لموافقته في خصلة واحدة من            |
| ٧          | خصال المنافقين                                                   |
|            | • نقل الإجماع على عدم الفرق بين جرح الرواة وجرح الأفراد من       |
| ٧          | حملة العلم وغيرهم وتصحيح معلومة لأحمد النقيب                     |
| ٨          | • ضابط مهم من ضوابط التبديع علامة في المبتدع                     |
|            | • قِدَم فرية الطعن في أهل السنة بأنهم يسبُّون العلماء في القرن   |
| ٩          | الخامسالخامس                                                     |
| ١١         | • طعن أهل الأهواء الحساد في أهل السنة بسبب ديني ليروغ الطعن      |
| ١٤         | • فائدة الكتابة في موضوع «ردع المجرم من سب المسلم»               |
| ١٧         | • تصحيح ما قد يفهم من أبي وائل أنه يعتبر الطعن في المرجئة سبابًا |
| ۲۱         | • بذاءة اللسان مع النفاق                                         |
| ۲۱         | • الكلام على سبب ورود حديث «سِبَابِ المُسْلِمِ فُسُوقٌ»          |
| <b>T V</b> | • حكم سباب الفاسق                                                |
| ۲۸         | • صور السباب                                                     |
| ٣٣         | • السباب لسبب ليس داخلًا في قوله ﷺ: «سِبَابُ المُسْلِم فُسُوقٌ»  |
| ٤٠         | • نقل الإجماع على الشدة والغلظة والقسوة على أهل البدع            |

| • شدة الألفاظ من لدن الصحابة فمن بعدهم في النقد وفي كلام    |
|-------------------------------------------------------------|
| رسول اللَّه ﷺ                                               |
| • جواز تعيين بعض الناس شتمه بالكلب                          |
| • فراسة عمر رضي الأشتر النخعي وهو صغير                      |
| • تشبيه النبي ﷺ بعض الناس بالبهائم وهم الخوارج              |
| • ألفاظ شديدة مستبشعة من النبي ﷺ والصحابة والسلف عند        |
| تخطئة المخالف والرد عليه                                    |
| • وقوع ألفاظ مستبشعة من علماء الجرح والتعديل عند جرحهم      |
| للرواة لمصلحة الدين والعلم                                  |
| • شدة من العلماء المعاصرين في جرح الرواة ابن باز والعثيمين  |
| والألباني وغيرهم                                            |
| • حيدة مصطفى بن العدوي عن القدح في أسامة بما يشبه مدحه      |
| • بيان أن حيدته هذه طريقة يستعملها كثيرًا                   |
| • لم يقل أحدُ إن شدة علماء السلف على أهل البدع إنها سباب    |
| • التعليق على السباب الوارد عن رسول اللَّه ﷺ                |
| • قوله ﷺ لبعض الصحابة: «إنَّكَ لَعَرِيَضُ القَفَا»          |
| • التعليق على قوله ﷺ لبعض الصحابة: «لَا أُمَّ لَكَ»»        |
| • التعقب على ابن الجزري في قوله أن كلمة «لا أبا لك» لا تعتي |
| بمعني المدح للتعجب، ودليل ذلك                               |
| • انعقاد الإجماع على الشدة على أهل البدع                    |
| • مدح الأئمة لمن كان شديدًا على أهل البدع                   |

| 99    | ● بين سبب شدتهم في                                                                                             |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 99    | • قصة مهمة تبين حسن طريقتهم في ذلك                                                                             |
| 99    | • التباس العلماء والفقهاء بأهل البدع عند العوام                                                                |
| ١     | • قد يكون نسك أهل المدينة فتنة للبعض                                                                           |
| ١٠١   | • فائدة الهجر للمبتدع                                                                                          |
| 1 • ٢ | • تبرئة ساحة الصحابة من وقوع السباب المحرم بينهم                                                               |
| 1.0   | • تعقب على الإمام المازري في قولٍ قاله                                                                         |
|       | • طلب أمهات المؤمنين من الرسول ﷺ العدل في ابنة أبي قحافة                                                       |
| ۱۱۲   | ليس هو كطلب الخارجي من رسول اللَّه ﷺ أن يعدل                                                                   |
|       | • تضعيف رواية أن النبي ﷺ قال لعائشة عن أم المؤمنين الأخرى:                                                     |
| ۱۱٤   | «سُبِّيها» والعليق عليها في حالة ثبوتها                                                                        |
|       | • التنبيه على ضعف رواية بكير بن مسمار أن معاوية قال لسعد بن                                                    |
| 117   | أبي وقاص: ما يمنعك أن تسب أبا تراب، يعني: عليًّا ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال           |
| ۱۱۸   | • بيان ضعف سباب عمار بن ياسر لخالد بن الوليد رفي                                                               |
| 119   | • ترجمة الأشتر النخعي صاحب شرطة علي ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى صَوْلِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ |
| ١٢٠   | • سماع علقمة بن قيس من خالد بن الوليد خلافًا للنووي                                                            |
| ۱۲٤   | • الطعن في الشخص ورميه بمن شابه صفتهم                                                                          |
|       | • إثبات فضيلة لسعد بن معاذ وأسيد بن حضير ﴿ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى فَي حادثة                                |
| ۱۲٤   | الإفكا                                                                                                         |
| 177   | • تعريف الخنس في اللغة                                                                                         |
|       | • التنبه على ضعف ، رواية أن أبارك ويلان اوا دخل على الحاربين                                                   |

| ١٣١ | اللتين كانتا تغنيان سبَّهما، وبيان نكارته بهذا اللفظ                                                 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | • التنبيه على ضعف رواية أن عبد الرحمن بن عوف قال لخالد بن                                            |
| ۱۳۲ | الوليد: قاتلك اللَّهالله اللَّه       |
| ١٣٧ | • للسباب مراتب                                                                                       |
|     | • بيان أن فرية [سباب العلماء] لا تجدها إلا في أوساط أهل البدع،                                       |
| ١٦٠ |                                                                                                      |
| ۲۲۲ | • فائدة عزيزة تتعلق بملك سليمان عليها                                                                |
|     | • كلام أبي إسحاق الحويني وطعنه في أهل العلم الذين أثني عليهم                                         |
| ١٦٧ | الأئمة بلا موجبا                                                                                     |
|     | • فائدة تتعلق بتزكية الألباني رَخِّلُللْهُ للحويني المشهورة ومخالفته                                 |
| ١٧٠ |                                                                                                      |
| ۱۷۳ | • عدم معاملة الناس باللازم                                                                           |
| ۱۷٤ | • دعوى الحويني أن للألباني مفاريد                                                                    |
| ۱۸۲ | • قول الشيخ مقبل: إن الحويني زائغ                                                                    |
|     | <ul> <li>فائدة بشأن تراجع حازم شومان عن إساءته للصحابي معاوية بن</li> </ul>                          |
| ١٨٥ | أبي سفيان ﴿ إِلَيْهِمَا مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِمَا مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِمَا مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِمَا م |
|     | • فائدة تتعلق بالمطلوب من الشيخ مصطفى العدوي مع رجوعه عن                                             |
| ۱۸۹ | فكرة تجويز الأحزابفكرة تجويز الأحزاب                                                                 |
|     | • وجوب تراجعه عن أن قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا             |
| 19. | لُّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءً﴾ [الأنعام: ١٥٩] لا تتناول التحزبات بالتحريم                              |
|     | • تفسير صحابيين لقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَّكَانُواْ شِيَعًا ﴾             |

|       | [الأنعام: ١٥٩] بأنها في النهي عن التحزبات أم سلمة وأبي أمامة                                    |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191   | الباهلي عَرِيْهُا                                                                               |
|       | • قدح علماء السلف في أهل بدع لهم سيادة وعلم وفقه لما خالفوا                                     |
| ۲۱.   | في خصلة واحدة                                                                                   |
|       | • أقوال أهل العلم المعاصرين فيمن يُلقون التهم على الشيخين                                       |
| ۲۱۳   | جزافًا                                                                                          |
| ۲۲.   | • بيان مصطلح العالم الذي يحذر من الطعن فيه                                                      |
| 774   | • كلام رائع للشوكاني يتسلى به أهل المنهج الصحيح                                                 |
| **    | • تعليقة على من يقول بالثورات والخروج على الحكام                                                |
| 744   | ● بيان آفة من آفات المجتمع اليوم                                                                |
| 74.5  | • نهي السلف عن السب أو الطعن في أمراء الجور والظلم                                              |
| 747   | • فائدة: اعتراف الحجاج الثقفي بأنه كان أجرأ على الدماء من غيره                                  |
|       | • الدليل على أن الطعن على الأمراء من أفاعيل الخوارج لا أهل                                      |
| 747   | السنة هذه علامة للخوارج                                                                         |
| 749   | <ul> <li>تبرؤ السلف من الطعن في الأمراء بخلاف دعاة السلفية اليوم</li> </ul>                     |
|       | • حرمة السب لأميرٍ على بعض بلدان المسلمين ليس على الطاعن                                        |
| 7 £ 1 | بأميربامير بالمير بالمسامير بالمسامير بالمسامير بالمسامير بالمسامير بالمسامير بالمسامير بالمسام |
| 7 £ 1 | • الجواب على دعاء عمارة بن رؤيبة على بشر بن مروان                                               |
| 7 2 4 | • التعزير في سبِّ الأمراء                                                                       |
| 7 20  | • سبب عدم تعزير النبي ﷺ والصحابة في الطعن في الأمراء                                            |
| 405   | • قول بعض السلف في العصبية                                                                      |

|              | رَدْعُ المُجْرِمِ عَنْ سَبِّ المُسْلِمِ                   |
|--------------|-----------------------------------------------------------|
| 770          | • بيان ضعف حديث «اذكروا الفاسق كي يحذره الناس»            |
| <b>Y Y A</b> | • عدم متابعة النبي ﷺ في سبابه لبعض الأشخاص                |
| 444          | ● تجويز الشدة جدًّا عند الزجر وإن لم تكن على بابها الكامل |
| 711          | ● حرمة سباب الرجل أو تعييره بذنب تاب منه                  |
|              | • التنبيه على أن حقوق الناس تتفاوت فيعظم سباب بعضهم عن    |
| 710          | بعض                                                       |
|              | * * *                                                     |

#### كتب الشيخ محمد بن عبده

#### ■ كتب العقيدة والمنهج:

• لمع الأدلة في بيان عقيدة أهل السنة

- التوضيحات الجلية في بيان عقيدة أهل السنة ١ مجلد كبير «الطبعة الثانية» .
- التوضيحات الجلية في بيان عقيدة أهل السنة ١ مجلد «الطبعة الأولى».
  - الشروح الرضية لمتون العقائد السلفية:

۱ – شرح «شرح السنة» للبربهاري .

۲- شرح «شرح السنة» للمزنى .

٣- شرح «اعتقاد السلف وأصحاب الحديث» للصابوني شيخ الإسلام.

١ مجلد

٤- شرح «الأصول الثلاثة» للشيخ محمد بن عبد الوهاب.

• شفاء صدور الموحدين بذكر مناقب خال المؤمنين معاوية الأمين وشيء من

سيرته.

• ذم النفاق وأهله.

• غصة الخوارج المارقين في بيان منزلة الدعاء للأمراء والسلاطين. جزء

• مناصحة الخوارج ومن تأثر بهم .

نصح الحكام بين الغلو والتفريط، متضمن الرد على وحيد بالي في كتابه:

«علماء وأمراء» والتنويه على منهجه. مجلد • عقيدة المسلم الصغير «المستوى الأول والثاني والثالث». جزء ■كتب النساء في الفقه: تبصير النساء بما يهمهن من شريعة رب الأرض والسماء. ٦ مجلد. • تنبيهات على أمور تختص بالمؤمنات. ١ مجلد. • أدب المرأة وتأديبها . ١ محلد. ١ مجلد. • تبصير النساء: قسم الطهارة والصلاة . • تبصير النساء: قسم النكاح. ١ محلد. • تبصير النساء: قسم اللباس. ١ مجلد. • تبصير النساء: قسم الزينة. ١ مجلد. • تبصير النساء: قسم أحكام النظر. ١ مجلد. • تبصير النساء: قسم المفارقات الزوجية. ١ مجلد. • نظرات في محاسن التشريع الإسلامي للمرأة المسلمة .

## ■كتب شروح الأحاديث

• حديث: «إِذَا أَتَاكُمْ مَنْ تَرْضَوْنَ خُلُقَهُ وَدِينَهُ فَزَوِّجُوهُ» رواية ودراية.

١ غلاف.

• حديث: «مطل الغنى ظلم» وبيان التجاوز عن المعسر. ١ غلاف.

• نظرات في قوله: «احْرصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ» قانون الحياة. ١ غلاف.

## ■كتب التخريج والتحقيق:

الفوائد النيرة في تخريج أحاديث وآثار التذكرة.

• «التذكرة للقرطبي» تحقيق . • مجلد .

• البداية والنهاية للحافظ ابن كثير (مشاركة).

• تحقيق كتاب المصاحف لابن أبي داود.

#### ■كتب للأطفال:

• حقيبة طالب العلم الصغير، وتشتمل على:

1 - مواقف من السيرة النبوية لطالب العلم الصغير «متضمن الرد على أمين الأنصارى في كتبه للأطفال».

٧- تعليم الأبناء الصغار العقيدة وبذيله توجيهات مفيدة للمعلمين.

٣- آداب الأبناء الصغار «يتناول ضبط سلوك الطفل».

٤ – الأذكار للطفل الصغير.

٥- الفقه للطفل الصغير «قسم العبادات».

٦- أخلاق المسلمين والتأدب معهم «للطفل الصغير».

## ■كتب في موضوعات عامة في الفقه والرقائق:

• الأبنية والعمران بناؤها وأثاثها في ضوء الشريعة الإسلامية. ١ مجلد.

• البشارة بذكر الأحكام المتعلقة بالإجارة.

• «فقه الوصية» في سؤال وجواب.

الأحكام المتعلقة بالعقيقة .

• سنن غائبة وأخطاء شائعة في مقابر المسلمين. ٤ غلاف.

١ غلاف .

۲ مجلد .

• التعريف بالعلماء وذكر حقوقهم .

روايات غير مقبولة).

| ١ غلاف.  | • تذكير الأنام بصلة الأرحام .                  |
|----------|------------------------------------------------|
| ١ غلاف.  | • الصحيح من برِّ الوالدين وفقه التعامل معهما . |
| ١ غلاف.  | • فقه التعامل مع الجار وبيان حقوقه .           |
| ١ غلاف.  | • ذم شر الناس ذي الوجهين .                     |
| ١ غلاف.  | • جامع أحكام الميت الجزء الأول .               |
| ١ غلاف.  | • مصير موتى الأطفال في الآخرة .                |
| ١ غلاف.  | • أعمال تدخل صاحبها الجنة .                    |
| ١ غلاف.  | • أعمال تدخل صاحبها النار .                    |
| ١ غلاف.  | • التهاني في المناسبات .                       |
| ١ غلاف.  | • قبس من أعمال تدخل صاحبها الجنة .             |
| ١ غلاف.  | • قبس من تذكير الأنام بصلة الأرحام.            |
| ١ غلاف.  | • قبس من فقه التعامل مع الجار وبيان حقوقه .    |
| ١ غلاف.  | • رسالة إلى العاملين في الحقل الطبي .          |
| ١ مجلد . | • طالب العلم حقوقه وآدابه .                    |
| ١ مجلد . | • جامع أحكام الهبات والنفقات .                 |
| ١ غلاف.  | • بدعية الذكر والدعاء الجماعي .                |
|          | ■كتب تحت الطبع:                                |
|          |                                                |

• صحيح السيرة النبوية (دراسة تحليلية لتنقية أحداث السيرة مما علق بها من

- ردع المجرم عن سب المسلم، وما يتعلق بالسباب من أحكام. غلاف.
- خطب ودروس العام بصحيح القصص النبوي (دروس وخطب لمدة عامين . ٥ مجلدات .
- ذم أصحاب الأهواء والبدع وفقه التعامل معهم.
- فقه الرد على المخالف في أصول منهج أهل السنة . ١ مجلد .
- التكلف وآثاره الواضحة في منهج أهل السنة والجماعة . غلاف .
- حب الظهور وقضية الخمول في الشريعة الإسلامية . غلاف .

#### ■ الدورات الصوتية:

- سلسلة تيسير دراسة الفقه للنساء . «٦٦ محاضرة شرح كتاب تنبيهات تختص على أمور تختص بالمؤمنات» .
  - سلسلة دراسات في أصول التفسير (شرح أصول التفسير).
  - الردود العلمية على الأخطاء المنهجية والآراء البدعية المتهافتة.
    - سلسلة شرح التوضيحات الجلية في عقيدة أهل السنة .
      - سلسلة في كيفية نصح الحكام.
      - سلسلة شرح كتاب الأصول الثلاثة.
      - سلسلة المخالفات في مقابر المسلمين.
      - سلسلة شرح لمعة الاعتقاد لابن قدامة .
        - شرح عقيدة المسلم الصغير.
          - سلسلة مناصحة الخوارج.
      - عدة محاضرات شروح لصحيح البخاري.

- شروح لصحيح مسلم بلغت ما يقارب من ٠ ٢٨٠ محاضرة.
- تعليقات على السيرة النبوية الصحيحة والتنبيه على الضعيف منها.

«۳۰۱ محاضرة».

- سلسلة الخطب والدروس العامة في موضوعات متفرقة .
  - مناقشات الطلبة في أبحاثهم.

\* \* \*